Profesorado de Yoga

Prof Juan Laso

Alumno Carlos Cosentino

Tierras de Avalon

2025



Momentos criticos que dialogan con el bhagavad gita y los aportes de Gandhi

No hay tiempos lineales, ni momentos unicos; existen senderos que se entrecruzan, momentos

ciclicos que traen desafios...

Introduccion

El presente trabajo analiza un episodio ocurrido en la escuela que dirigimos, en el que se
viralizé un video con consignas antisemitas durante un viaje de egresados de nuestros
estudiantes, generando una crisis institucional y medidtica. A partir del relato de los hechos y
de nuestras vivencias como equipo directivo, se propone una lectura ética y espiritual
inspirada en los principios del Bhagavad Gita (particularmente el Dharma Yoga y el Karma
Yoga) y en las reflexiones de Mahatma Gandhi en “Mis experimentos con la verdad”. La
experiencia permite repensar la direccion educativa como espacio de servicio, aprendizaje y

autoconocimiento en contextos de complejidad y conflicto.

Sobre los momentos criticos

El 28 de septiembre se viralizé en redes sociales un video grabado durante el viaje de
egresados de los estudiantes de 6° aio de nuestra escuela, en el que se escuchaba a un grupo
de jévenes cantar consignas antisemitas (“hoy quemamos judios”) dentro del micro. En las
imagenes se distinguian algunos alumnos riendo y vitoreando, mientras que el coordinador
de la empresa de turismo y el padre acompanante parecian participar o no intervenir ante la

situacion.

El video fue publicado por un periodista y rapidamente se difundid en distintas plataformas
digitales, generando una ola de reacciones de rechazo, indignacién y mensajes de odio hacia
la institucion, tanto en castellano como en otros idiomas. La comunidad educativa tomé
conocimiento del hecho a partir de las publicaciones y comenzé a recibir cientos de mensajes

en Instagram, Facebook y X, algunos incluso con amenazas directas.

El equipo directivo se informé de la situacion ese mismo dia. A la vez que buscamos

contactarnos con las familias acompafiantes para confirmar la veracidad de los hechos, se



intentd establecer contacto con la DAIA (Delegacién de Asociaciones Israelitas Argentinas)
con el propdsito de expresar el rechazo institucional y presentar nuestras disculpas como

escuela, por lo sucedido .

Al dia siguiente, ante la magnitud del impacto publico, la escuela recibié la presencia de
medios de comunicacion. La direccién decidié ofrecer una declaracion publica aclarando que
el viaje no habia sido organizado por la institucidn y que el personal docente no se encontraba
presente. Paralelamente, se convocé de manera urgente a los estudiantes y familias del grupo
involucrado para dialogar sobre lo ocurrido. Durante la reuniéon con los estudiantes, se
reconocio el error, hubo expresiones de arrepentimiento y varios jovenes admitieron haber
participado del canto o de la grabacion. El equipo directivo y docente enfatizé la gravedad de
lo sucedido, el rechazo a todo tipo de discurso de odio y la necesidad de emprender acciones

reparadoras.

Posteriormente, se realizé una reunién con las familias, en la cual se comunicaron las medidas
previstas: la intervencién de la inspeccidn escolar, la articulacidon con la DAIA y la escuela ORT
para pedir disculpas, y la implementacién de espacios reflexivos en toda la comunidad
educativa. Las familias manifestaron preocupacién y disposicién a participar en las acciones
reparadoras. Desde la conduccion se reafirmé el compromiso de abordar lo sucedido desde
una perspectiva educativa y ética, fortaleciendo los valores institucionales de respeto, no

discriminacién y convivencia pacifica.

Este hecho, de profundo impacto comunitario y mediatico, se convirtié en un punto de
inflexion para la institucidn y para la practica directiva. Mas alla de la crisis comunicacional,
implicé una experiencia vital que interpelé el sentido mismo de educar en valores en un

contexto atravesado por tensiones sociales, discursos de odio y desafios éticos.

La gestion escolar como practica del dharma

La irrupcion del video y su viralizacion expusieron a nuestra escuela a una crisis publica
inesperada, que desbordé los limites de lo institucional para tocar dimensiones éticas,
comunitarias y personales. En ese contexto, nuestro papel como directivos asumidé una
densidad particular, ya no se trataba sélo de administrar un conflicto, sino de responder a una

interpelacion profunda sobre el sentido del liderazgo y del compromiso educativo.



En el Bhagavad Gita, Krishna ensefia que cada persona tiene el deber (dharma) de actuar
conforme a su rol y propdsito, sin evadir las responsabilidades que le corresponden. De modo
similar, la direccion escolar debié asumir el deber moral de enfrentar el conflicto, sostener la

palabra institucional y cuidar a la comunidad.

El dharma en la gestion escolar no es solo una norma o protocolo, es la coherencia entre los
valores que la escuela declara y las decisiones que toma cuando esos valores son puestos a
prueba. En este sentido, responder con prontitud, convocar al didlogo y asumir la
responsabilidad institucional fueron actos de fidelidad al propdsito educativo. La gestion se
volvid asi un espacio de ejercicio ético, donde cada decisién implicé un posicionamiento

frente a la verdad y a la justicia.

El Bhagavad Gita se sitla en el campo de batalla donde Arjuna, el guerrero, se paraliza ante
la necesidad de actuar. En didlogo con Krishna, comprende que el conflicto externo refleja
una lucha interior, la tensién entre el miedo, la confusién y la responsabilidad. El texto ensefia
gue el deber (dharma) no se define por la conveniencia ni por el deseo, sino por la fidelidad a
un principio ético profundo: actuar de acuerdo con lo que uno debe hacer, sin apego al

resultado.

En nuestra experiencia en la escuela , ese campo de batalla se manifiesta simbdlicamente en
el terreno de la gestidén en crisis. La irrupcion del conflicto como hecho imprevisto, doloroso,
gue pone en cuestidn los valores de la institucién nos confronta como directivos con nuestro
propio dharma: écémo actuar cuando la verdad incémoda, cuando el error propio o ajeno se

hace visible y la comunidad lo mira esperando respuestas?

El dharma, en este contexto, se traduce en el deber ético y pedagdgico de sostener la palabra,
asumir la responsabilidad institucional, acompafar y educar incluso en medio del caos. Asi
como Arjuna debia luchar no por orgullo sino por justicia, debimos actuar no por defender
una imagen, sino por restaurar el sentido ético y comunitario de la escuela. Cumplir el dharma
implica entonces no rehuir el conflicto, sino enfrentarlo con claridad interior, buscando que

la accion responda a un principio superior, el de la verdad, la no violencia y la reparacion.

Por otro lado, el karma yoga enseia que toda accidon genera consecuencias, pero el modo en

gue se actUa, con apego o sin apego, determina su valor moral y espiritual. Krishna ensefia a



Arjuna: “Tienes derecho a la accién, pero no a los frutos de la acciéon” . En la gestion educativa,
este principio se refleja en la capacidad de actuar con integridad sin controlar los resultados
inmediatos. Tuvimos que actuar sin garantias, sin saber si las decisiones serian comprendidas
o juzgadas. Practicar el karma yoga en ese contexto significd actuar con rectitud, desde el
compromiso ético y educativo, aun cuando los frutos de esa accién fueran inciertos o

dolorosos.

La respuesta institucional como el reunirse con los estudiantes, escuchar, reconocer el error,
convocar a las familias, comunicarse con la DAIA, Ort y con la supervisién encarna una practica
de karma yoga: accidén sostenida en el valor del deber, despojada del ego o la necesidad de
aprobacion. En lugar de reaccionar desde la defensa o el castigo, se eligié actuar desde la

reflexion y la reparacion, buscando restaurar el equilibrio moral de la comunidad.

El Bhagavad Gita también enseiia que el verdadero liderazgo no es dominio, sino servicio.
Krishna guia a Arjuna no imponiéndole una orden, sino ayudandolo a reconocer su propia
responsabilidad. En ese equilibrio entre el deber y la accidn, entre la ética y la gestidn, entre
la responsabilidad y la humildad, procuramos transformar la crisis en un camino de
autoconocimiento, restaurar el sentido de comunidad y reafirmar que la educacién, como la

verdad, se construye en la practica cotidiana, una accién a la vez.

2. El karma yoga como accion sin apego al resultado

El Bhagavad Gita ensefia que el karma yoga consiste en actuar con plenitud, pero sin apego a
los frutos de la accién . Es decir, hacer lo correcto por conviccidn, no por la expectativa de

éxito, reconocimiento, aprobacién o con el fin de superar un obstaculo.

Durante los dias posteriores a la viralizacion del video, la conduccién de la escuela debid
actuar bajo una enorme presion medidtica y social. Cualquier declaracién o gesto podia ser
mal interpretado o distorsionado. Sin embargo, el camino elegido fue el de la accién
pedagdgica, escuchar, contener, dialogar y reparar. Esa elecciéon implico sostener la calma en

medio de la tormenta, sin responder con reactividad, pero tampoco con pasividad.

El karma yoga invita a actuar con desapego, pero no con indiferencia. En nuestra practica

directiva, esto se tradujo en no dejarse dominar por el miedo al juicio externo ni por la



ansiedad de resolver lo irreparable. Cada paso, ya sea el contacto con la DAIA, Ort, las
reuniones con familias y estudiantes, el acompafamiento institucional fue guiado por la

busqueda del bien comuin y no por la preocupacién por la imagen publica.

Como afirma Gandhi, “la accion es el camino hacia el conocimiento”. Cada gesto institucional
fue, en ese sentido, un experimento con la verdad, actuar desde la conciencia, aprender de la

experiencia y ajustar el rumbo sin renunciar al principio ético que guia la tarea educativa.

3. La verdad como coherencia interior e institucional

En los dias que siguieron al hecho, el impacto emocional fue profundo. La conmocidn, la culpa
y la necesidad de sentido, atravesaron tanto a los estudiantes como al equipo docente y
directivo. En ese clima, la verdad se presentd no como un dato, sino como un camino, el de

intentar comprender, reparar y transformar.

Gandhi entendia la verdad (satya) no como un concepto abstracto, sino como una préctica
cotidiana de coherencia entre lo que se piensa, se dice y se hace. Esa perspectiva ilumina el
modo en que desde la direccién escolar afrontamos la crisis, sosteniendo la palabra, evitando
el ocultamiento y priorizando el didlogo sobre la defensa institucional. Fue una busqueda de

verdad educativa, mas que una estrategia de gestion.

El proceso posterior de reflexidon colectiva, trabajo con los grupos, articulacién con
instituciones externas y compromiso comunitario puede leerse como una forma de yoga, es
decir, de unién. Unién entre accion y reflexidn, entre responsabilidad institucional y

autoconocimiento.

Desde la perspectiva de la complejidad, este caso también muestra cdmo una crisis puede
convertirse en un proceso de autoorganizacién resiliente ya que la escuela, enfrentada a la
incertidumbre, se reconfigura a partir de sus valores mas profundos. En esa transformacion,
nuestra figura como directivos podria aproximarse al arquetipo del guerrero consciente,
alguien que actua con firmeza y compasién, asumiendo que su tarea no es eliminar el

conflicto, sino aprender a habitarlo con sentido.

Esto generd un profundo aprendizaje, no buscamos apartar a los que hicieron algo malo, no

buscamos negar el odio, sino que buscamos reconocerlo e integrarlo como quien abraza esas



emociones negativas para darle espacio , procesarlas y superarlas. De este modo
reconocemos que de diversas maneras estas reacciones de odio, de rechazo, de violencia

habitan en todos nosotros en mayor o menor medida.

Relaciéon con “Mis experimentos con la verdad” de Gandhi

Esta experiencia en nuestra escuela y el modo en que propusimos transitarlo desde Ia
direccion pueden leerse en didlogo con las ensefianzas de Mahatma Gandhi en “Mis
experimentos con la verdad”. En ese texto autobiografico, Gandhi no busca erigirse en
modelo moral, sino narrar sus propios procesos de error, busqueda y aprendizaje,
entendiendo la vida como un campo de ensayo permanente donde la verdad no es un dogma,
sino una experiencia, un camino, que se construye en la accién, en la relacién con los otros y

en la coherencia entre el decir y el hacer.

Algo de esa logica del “experimento con la verdad” se refleja en nuestra vivencia institucional.
El hecho que protagonizaron los estudiantes confrontd a toda la comunidad educativa con la
distancia entre los valores que se declaman como el respeto, la no violencia, la inclusién y las
practicas concretas que, a veces, los contradicen. El video viralizado actué como un espejo
incomodo que devolviéo una imagen dificil de asumir,la de una escuela enfrentada a sus

propias sombras.

En “Mis experimentos con la verdad”, Gandhi afirma que la verdad no se alcanza de una vez
y para siempre, sino que se busca a través del reconocimiento honesto de los errores y del
trabajo interior que implica repararlos. Esa misma idea puede aplicarse a nuestra gestion
escolar, mas que administrar certezas, buscamos crear condiciones para aprender de la
experiencia, incluso y sobre todo de los errores. Nos vimos obligados a actuar en medio del
desconcierto, la exposicién publica y la tensidon emocional, sosteniendo una posicidon ética

basada en la escucha, la reparacién y el compromiso con el didlogo.

Gandhi entendia la no violencia (ahimsa) no solo como ausencia de agresion fisica, sino como
una practica profunda de respeto por la dignidad del otro. Frente a los discursos de odio, esa
perspectiva se vuelve pedagdgicamente urgente. El trabajo posterior con los estudiantes y las
familias puede leerse como un intento de reponer esa ética del cuidado, del reconocimiento

mutuo y de la palabra como via de transformacidn. No se tratd de castigar o excluir, sino de



comprender, asumir la responsabilidad y reparar el dafio, tal como Gandhi proponia cuando

hablaba del poder moral de la autocritica y la reconciliacion.

Gandhi escribié que “la verdad se fortalece con la transparencia y la humildad”. En ese
sentido, el modo en que asumimos publicamente el hecho, sin negarlo ni minimizarlo, fue un
acto de verdad: reconocer el error, expresar disculpas y comprometerse a trabajar desde la
educacion. Lejos de ser una posicion débil, esta actitud encarna el principio de que la
autoridad moral no proviene del poder, sino de la coherencia entre los valores proclamados

y las decisiones tomadas.

Conclusion

Lo ocurrido el 28 de septiembre nos atravesé profundamente y todavia cuesta expresarlo con
palabras. El recuerdo del domingo al salir de temazkal, al revisar mi celular en lo que parecia
ser un dia de purificacion y relax se torné en una crisis enorme. La escena de nuestros
estudiantes cantando consignas de odio, y la escuela en todos los medios, simbolizé una
realidad que parecia desbordar las capacidades de respuesta. Como director, uno sabe que
puede enfrentar conflictos; sin embargo, nada realmente prepara para una crisis de tal

magnitud, donde lo institucional, lo mediatico y lo emocional se mezclan de tal modo.

Estas horas y dias de tensidon me ensenaron que la gestidn en momentos de crisis requiere no
solo determinaciones immediatas, sino también sensibilidad y reflexién. La emocién, el enojo,
la verglienza y la tristeza se combinaban en una experiencia que, lejos de ser solo un desafio,
fue también una oportunidad para reafirmar los valores y principios en medio del caos. La
tarea fue doble: contener y orientar, actuar con rapidez sin perder de vista el marco ético, y
cuidar el entramado afectivo que sostiene a nuestra comunidad educativa. La reunion con los
estudiantes, marcada por rostros angustiados y explicaciones sinceras, me recordé que en el

fondo no hay maldad deliberada, sino inmadurez y desconexion.

Asimismo, la reunién con las familias reveld la profundidad del impacto emocional y la
necesidad de sostener una mirada comprensiva y de apoyo. La escuela no solo educa en
conocimientos, sino que también sostiene vinculos afectivos y sociales que son puestos a

prueba en circunstancias de crisis.



Desde lo personal, este episodio me dejé un aprendizaje profundo sobre el valor de la palabra
institucional y la importancia de la escucha activa. Gestionar también es acompafar procesos
humanos en medio de la incertidumbre, donde la empatia y la coherencia se vuelven nuestras
principales herramientas. Como directivos, también somos sujetos implicados, con miedos,
dudas y sentimientos que debemos reconocer y transformar en acciones de cuidado y

reparacion.

A la distancia, sigo procesando lo ocurrido, reconociendo en ello una oportunidad de revisién,
aprendizaje y cambio. El apoyo en estos textos me contiene y de algin modo brinda

respuestas para transitar.

En definitiva, esta situacidn nos recordd que la gestidén educativa puede entenderse como una
practica espiritual en el sentido amplio del término, un modo de actuar en el mundo con
conciencia, responsabilidad y servicio. El dharma guia la accién correcta, el karma yoga
orienta a actuar sin apego a los resultados, y la verdad, tanto a nivel personal como
institucional, sostiene la coherenciay la integridad en nuestro rol. En un contexto social donde
los discursos de odio y la desinformacidon proliferan rapidamente, sostener una accién
educativa basada en el respeto y la verdad constituye, en si misma, una forma de resistencia

ética.

Referencias

Gandhi, M. K. (1961). Mis experimentos con la verdad (Manuel Gurrea, Trad.). Ed. Kraft.

Bhagavad Gita (2020). (De acuerdo a Gandhi.). Ed. Kier.

Hernandez D. (2022) Claves del yoga, teoria y practica. Ed. La Liebre de marzo.



10



