YOGA EN INFANCIAS VULNERABLES:
PRACTICAS DE CONEXION, CUIDADO Y REPARACION

Trabajo monografico — Prof en Tierras de Avalon 2025.

Soledad Zurro

Un mar de fueguitos (El libro de los abrazos, 2015) — Eduardo Galeano “Un hombre del pueblo de
Negua, en la costa de Colombia, pudo subir al alto cielo.

A la vuelta conté. Dijo que habia contemplado desde arriba la vida humana. Y dijo que somos un
mar de fueguitos. —El mundo es eso —revel6—: un montdn de gente, un mar de fueguitos. Cada
persona brilla con luz propia entre todas las demds. No hay dos fuegos iguales. Hay fuegos grandes
y fuegos chicos y fuegos de todos los colores. Hay gente de fuego sereno, que ni se entera del viento,
y gente de fuego loco que llena el aire de chispas. Algunos fuegos, fuegos bobos, no alumbran ni
gueman; pero otros arden la vida con tanta pasién que no se puede mirarlos sin parpadear, y quien
se acerca se enciende.”

El propésito de la siguiente monografia es definir qué es el yoga y analizar como opera en la
nifiez cuando estd inserta en ambitos culturales / sociales vulnerables, ya sea en entidades
educativas, instituciones o en programas de reinsercion social. La investigacion articula un marco
tedrico y practico del yoga con entrevistas a docentes que trabajan en instituciones educativas,
hogares y programas de reinsercién. Asimismo, se incorporan aportes antropolégicos y pedagogicos
gue permiten comprender como esta disciplina contribuye al desarrollo integral de los nifios que

atraviesan situaciones de adversidad.

Yoga como herramienta de conexion y reparacion

Entendiendo al yoga como una disciplina que, lejos de ser retdrica, filosofica o religiosa, se
presenta como una herramienta para conectar con uno mismo, con el cuerpo, sus dolencias y sus
emociones, como un dispositivo de auto-observacidn, podemos inferir que en infancias vulnerables

—cuyos cuerpos y subjetividades suelen estar atravesados por experiencias de violencia, separacion,



institucionalizacion o carencias afectivas— el yoga aparece como una posibilidad de reencuentro:
habilita contacto con lo propio, ofrece un espacio seguro, fortalece la percepcion del “yo” y propone,

a partir de esta conexién, una nueva manera de habitar el presente.

Respiracion, juego y regulacion emocional

En el trabajo con nifios, poner atencion en la respiracion mediante la practica de pranayamas
los invita a concentrarse en el registro de su cuerpo. Incorporarla desde el juego —dividiendo la
practica en tiempos de inhalacidn (puraka), retencion (antar kumbhaka), exhalacién (rechaka) y
vacio (bahir kumbhaka)— permite experimentar un uso renovado de un recurso que normalmente
estd naturalizado. Al desautomatizar la respiracion, los nifios transitan una experiencia distinta sobre
aquello que esta les brinda. La profesora Adriana Zaccara afirma: “Ser conscientes de la respiracion
siempre se hace a través del juego; en la respiracion abdominal imaginan que tienen un globo: inhalo
e inflo mi globo en la panza e imagino que es rojo, lo desinflo, uno verde. Entienden que pueden
relajarse a través de la respiracion, calmarse. Trabajamos los chakras y sus colores de la misma

manera y logran visualizar y conectar. Imaginamos que exhalamos purpurina, etc.”

Respirar conscientemente nos conduce a un estado de concentracidn, introspeccién y calma.
En los ninos, este estado de tranquilidad y conexidn con si mismos permite que surjan sensaciones
y sentimientos que, en otros contextos ludicos o de interaccidon con pares —donde predominan la

competencia y la sobreestimulacion—, no suelen aparecer.

Cuando el nifio conecta con su respiracidén y su cuerpo, encuentra un espacio de juego y
disfrute que se mantiene al margen de los vinculos interpersonales habituales, a menudo afectados
por el estrés infantil asociado al bullying, la exposicidon excesiva a pantallas, el acceso desmedido a
la tecnologia, la necesidad constante de informacién y la disminucidn del contacto con la naturaleza.
Esta conexidén interna le brinda una nueva manera de relacionarse, generandole calma, tranquilidad,
empatia hacia sus compafieros, menor reactividad ante la ira y una mayor capacidad para afrontar

la frustracion.

Jacob sostiene que “los nifios viven hoy inmersos y bombardeados por demasiados estimulos y
exigencias. Esa vivencia los descentra, los inquieta y con ella olvidan su esencia, que es simple y
gozosa”. En este sentido, el yoga “les permite recordar que su cuerpo es entretenido y bello, y que

moverlo y respirarlo es toda una aventura”.



Asanas, cuerpo y crecimiento

El trabajo sobre asanas propone en la infancia una nueva utilizaciéon del cuerpo, un nuevo
manejo de sus posibilidades y de la energia. Podemos pensar en un cuerpo en crecimiento,
permanentemente mutable, y en la posibilidad de que el yoga se transforme en una herramienta
para asimilarlo, incorporandolo y empatizando con él. Un modo de ser conscientes de los cambios
gue transita, de un modo mas empatico y mas arménico. Es un trabajo con el cuerpo que no requiere
competitividad, que es introspectivo y ludico tanto a nivel grupal como individual. Hago con mi
cuerpo lo que este me permite hacer, lo llevo hasta donde me permite llegar, no busco un resultado
final, no tengo que correr rdpido, poder tirar y embocar la pelota, tener fuerza, etc.; simplemente

tengo que habitar el asana que se me propone con mis propias posibilidades.

Las asanas que representan figuras de animales suelen ser incorporadas con mayor facilidad
por los nifios, ya que comprenden de manera literal el nombre que se les propone. Pensar en un
animal les permite asociarlo rapidamente con algo familiar, lo que vuelve la postura mas accesible.
Cuando se les indica realizar “gato contento” o “gato enojado”, literalmente juegan con su cuerpo,

interpretando ese gato para el cual si tienen una referencia mental concreta.

Por otro lado, ese cuerpo infantil en constante crecimiento y transformacién —y que, en
muchos casos dentro de la poblacidn que analizamos, ha sido un cuerpo vulnerado— encuentra en
estas practicas una via para transitar nuevas formas de acercarse a si mismos y a sus emociones.
Para estos ninos, el yoga se convierte en una oportunidad de reconectar y reestablecer un vinculo

mMJs sano y amoroso con su propio cuerpo.

Un estudio del Center for Child Protection afirma: “En su ser victimizado puede ser que un
nifio sienta que un cuerpo no es suyo, porque alguien (probablemente en quien confiaba) lo lastimé
y se aprovecho de él. A través de movimientos como las posturas del guerrero y la autonomia para
elegir posturas en las que se sientan comodos, el yoga ayuda a inculcar un sentido de agencia. A

través de una nueva fuerza y resiliencia, estos nifios estdn reforzando su autoestima y confianza.”

Institucionalizacion, vinculos y necesidad afectiva



Pensando en nifios institucionalizados, sin figuras parentales y de contencién emocional
cercanas, la prdactica es un recurso invaluable para dar lugar y permitir emociones. Dice Adriana:
“Con los nifnos institucionalizados mayormente se requiere un abordaje mucho mds especifico y
empdtico. Muchas veces, durante ese ratito que compartimos, ellos reciben y necesitan una figura
mds maternal o paternal para, aunque sea un poquito, cubrir ese vacio que tienen. Necesitan mds

contacto fisico: un ajuste, un abrazo... eso los baja un monton.”

La antropdloga Acuia Arai ltati destaca que el cuerpo, la subjetividad, la afectividad y las
emociones forman un todo en la conformacién de la individualidad, inmersa en un contexto social y
cultural. El modo en el que ME habito y habito Ml cuerpo es una experiencia interrelacionada con el
mundo social y la historia personal en la que estoy inserto; no estd exenta de él. En contextos
vulnerables, esa inscripcidon puede estar marcada por violencia, pérdida, pobreza, estigma, falta de
escucha o reconocimiento, carencia emocional. A partir de esto, en un trabajo con el ser que
entiende al cuerpo holisticamente —cuerpo, mente y emocion—, el yoga se vuelve una herramienta
para releer esas marcas y transformarlas, brinddndoles la posibilidad de habitarse y reconfigurarse

bajo un nuevo paradigma.

En la nifiez vulnerable, brindar herramientas que permitan a los nifios reconectar con sus
dolencias y emociones les ofrece la posibilidad de transitarlas de un modo mds amoroso y saludable.
Entendido el nifo como un sujeto completo y capaz de transformar su propia realidad, el yoga se
revela como una herramienta valiosa que aporta recursos para integrar y elaborar las problematicas
gue emergen en ese yo atravesado por su contexto. Como senala Jacob, “La repeticion y un estado
de calma son necesarios para ensefarle al cuerpo y al cerebro algo nuevo, por lo que cuando un nifio
hace un esfuerzo por concentrarse en respirar o meditar, le estd ensefiando a su cerebro un patron
nuevo y saludable a seguir. Con el tiempo, y con la adicion de intervenciones basadas en relaciones
y terapia de conversacion cognitiva, un niflo que internaliza los poderes reguladores del yoga basado

en el trauma tendrd mds posibilidades de procesar su trauma y comprender sus emociones”.

Resumiendo, el yoga —como disciplina de unidn y herramienta que nos permite abordarnos
de manera integral, comprendiendo la conexidn cuerpo-mente-espiritu— ofrece enormes
beneficios en la formacién de las infancias y, especialmente, en el acompafiamiento de infancias
vulnerables. En el corazén de la practica se encuentra la busqueda del autoconocimiento y del ser,
orientada hacia ese estado de samadhi que permite la unidn con lo divino y lo trascendente. Aunque

este camino implica un proceso largo y gradual, el yoga brinda métodos iniciales que aquietan la



mente: a través de la respiracion, se unifica el cuerpo en un aqui y ahora consciente; mediante las

asanas, se posibilita una vivencia renovada y respetuosa del propio cuerpo.

Patafijali establecio una estructura técnica para alcanzar el estado de yoga, ofreciendo pardmetros
que orientan la practica y que resultan esenciales para comprender cdmo estas infancias —con sus
experiencias, configuraciones identitarias y procesos de formacién continua— pueden asimilar
nuevas formas de vincularse consigo mismas y con su entorno. Los yamas y niyamas, codigos de
convivencia social y personal, se presentan como valiosos recursos para educar y acompafar a los
nifios: la no violencia (ahimsa), la honradez entendida como honestidad conmigo mismo, mis
emociones y mis posibilidades fisicas (asteya), la veracidad (satya), el control de la impulsividad, la

ira o la rabia (brahmacharya), y la actitud de desapego y no ambicion (aparigraha).

En conclusion, el yoga en la infancia contribuye al desarrollo de la fuerza y la flexibilidad, la
coordinacion y el equilibrio. Mejora la concentracién y la atencién, reduce el estrés, genera calmay
favorece la autoconfianza y una imagen corporal positiva. Promueve la autodisciplina y el
autocontrol, ayuda a equilibrar cuerpo y mente, cultiva un estado de santosa (contentamiento),
potencia la creatividad y el espacio ludico, fortalece la conciencia respiratoria, fomenta la no

competitividad y ensefia a los nifos a aceptarse, amarse y validar sus emociones.

Pensando en esas nifieces con identidades y cuerpos en constante mutacion y al mismo
tiempo insertos en un ambito de vulnerabilidad, ya sea econdmica, familiar o social, entendemos
con total seguridad que las herramientas que brinda la practica del YOGA son, para estos nifios, un
sendero de vital importancia para la vivencia de un presente mas ameno y la formacién de un futuro
mas saludable y justo. Tal como expresa Galeano en Un mar de fueguitos que cite al inicio de este
trabajo, cada persona “brilla con luz propia entre todas las demds”; el yoga, en el trabajo con estas
infancias, aparece como un modo de reavivar ese fuego propio, de habilitar la chispa interna que

permite reconocerse, vincularse y trascender las adversidades.

Fuentes

e https://centerforchildprotection.org/es/trauma-informado-yoga-construir-crear-regular/

e Soraya Jacob Neder, psicopedagoga, instructora de la disciplina y autora del libro ¢Quieres
aprender Yoga?


https://centerforchildprotection.org/es/trauma-informado-yoga-construir-crear-regular/#_blank

e Acufia, A. (2023). Explorando la prdctica del yoga con grupos de nifies: Una propuesta para
la inclusion educativa en la diversidad, la complejidad y la desigualdad (Tesis de posgrado).
Universidad Nacional de La Plata.



