Los Pranayamas en el Yoga

Profesorado de Yoga 2025

Profesor: Juan Laso

Alumna: Nancy E. Dominguez

Introduccion:
El yoga es una practica milenaria originaria de la India que busca la unién del cuerpo, la mente y el

espiritu. Aunque muchas personas lo asocian principalmente con las posturas fisicas o asanas, el yoga
es mucho mas amplio. Uno de sus aspectos fundamentales es el trabajo con la respiracidn, conocido

como Pranayama.

La palabra Pranayama proviene del sanscrito: prana significa 'energia vital' o 'fuerza de vida', y ayama
significa 'control' o 'expansién'. Por lo tanto, Pranayama puede traducirse como el control o expansion

de la energia vital a través de la respiracion.

Los origenes del Pranayama se remontan a los textos védicos, donde ya se mencionaba la importancia
de la respiracién como vinculo entre el ser humano y lo divino. Posteriormente, en el Bhagavad Gita
se subraya su rol como practica para controlar la mente y acercarse a lo espiritual. En los Yoga Sutras
de Patanijali (siglo 1l a. C. =11 d. C.), el Pranayama aparece como el cuarto de los ocho pasos del yoga,
situado entre las posturas fisicas (asanas) y la interiorizacion (pratyahara), lo que lo convierte en un

puente entre el cuerpo y la mente.

Alo largo de la historia, el Pranayama se desarrollé en distintas escuelas de yoga, como el Hatha Yoga,
gue lo entiende como disciplina de purificacién; el Raja Yoga, donde se lo concibe como medio de
concentracién mental; y el Kundalini Yoga, que lo emplea para despertar la energia latente en la base
de la columna. En todos los casos, su objetivo es el mismo: alcanzar un estado de equilibrio interior,

calma mental y apertura espiritual.

De acuerdo con las Upanisads (textos antiguos), prana es el principio de la vida y de la consciencia. Es
el aliento vital de todos los seres del universo. Nacen y viven a través de ély cuando mueren, su

aliento individual se disuelve en el aliento césmico.

Fundamentos filosoficos y fisiologicos:



La filosofia del yoga ensefia que el ser humano estd compuesto de varios cuerpos o niveles: fisico,
energético, mental y espiritual. El Pranayama actUa sobre el cuerpo energético, donde circula el prana
a través de canales llamados nadis. Cuando la respiracién es irregular, el flujo de prana también lo es,
lo que genera desequilibrio emocional, dispersién mental y pérdida de vitalidad. En cambio, una
respiracion consciente y regulada permite armonizar el flujo de energia y restablecer el equilibrio.

Los nadis son los canales por donde fluye la energia vital, el prana. Se dice que hay alrededor de 72.000
en nuestra anatomia espiritual. Aunque son tubos hechos de materia sutil y pertenecen a nuestro
sistema energético (mas exactamente a nuestro cuerpo astral), tienen una influencia determinante en
nuestro cuerpo fisico. Los Nadis son canales psiquico-energéticos por donde circulan las energias

internas y forman una extensa red que interconecta todo el cuerpo energético .

Los mas importantes se llaman Ida, Pingala y Sushumna. Este Ultimo estd ubicado en lo que
corresponde a la columna vertebral y conecta el sacro con el crdneo. Es el nervio sutil central de todo
nuestro sistema. Todos los demds nadis se originan en Sushumna, saliendo de Muladhara, el primero
de nuestros chakras. A cada lado, en lo correspondiente a los ganglios simpaticos de nuestro cuerpo

material, estan Ida y Pingala.

Ida es por donde fluye apana, manifestacion negativa del prana. Es una fuerza relacionada con la
luna, que fluye hacia abajo. Estd conectado con la fosa nasal izquierda, con el lado izquierdo del
cuerpoy el hemisferio derecho del cerebro. Es una fuerza con cualidades femeninas, ilustrada de color

blanco.

Pingala tiene cualidades masculinas, se relaciona con el sol y es una polaridad positiva, que fluye hacia
arriba. Se relaciona con la parte derecha del cuerpo, la fosa nasal derecha y el hemisferio izquierdo del

cerebro. Tiene la facultad de generar calor, mientras que Ida baja la temperatura.

Cuando hacemos Pranayama (ejercicios de control de la respiracion) y otras practicas de hatha yoga,
se equilibran estas dos fuerzas y se purifican los nadis, haciendo mas facil que el prana esté en
Sushumna y que la mente se aquiete. Con el recogimiento de los sentidos (pratyahara), la
concentracién (dharana) y la meditacién (dhyana), estamos mas cerca al silencio total de la mente.
Este es el objetivo principal del raja yoga y por este motivo el Pranayama es una de sus ocho priacticas

(ashtanga quiere decir “ocho miembros”) fundamentales.

Por medio de los ejercicios de Pranayama y asanas (posturas de yoga), no solo aumentamos la
cantidad de energia vital que tomamos, sino que limpiamos los canales por donde fluye el pranay
ademas elevamos la energia césmica kundalini que tenemos en la base de la columna como una
serpiente dormida. La energia kundalini se levanta cuando el prana y el apana (la forma positiva y
negativa de la energia vital, respectivamente) se encuentran en el primer chakra, Muladhara. El
Pranayama lo define Swami Sivananda como "la unién de pranay apana".

Desde una perspectiva fisioldgica, la respiracion es el proceso por el cual el cuerpo obtiene oxigeno y
expulsa didxido de carbono. Estudios modernos muestran que también afecta directamente al sistema
nervioso auténomo. Una respiracion lenta y profunda estimula el sistema parasimpatico, que induce
calma, relajacidn y recuperacién. Por el contrario, respiraciones rapidas o intensas pueden activar el

sistema simpatico, generando energia, calor y vitalidad.


https://www.aboutespanol.com/que-es-prana-1154535
https://www.aboutespanol.com/salud-4147627
https://www.aboutespanol.com/que-es-prana-1154535
https://www.aboutespanol.com/diferencias-entre-estilos-de-yoga-1154683

El diafragma, musculo central de la respiracidn, esta estrechamente vinculado con el nervio vago, que
conecta con el cerebro y regula funciones como la frecuencia cardiaca y la digestidén. Al practicar
Pranayama, se estimula este nervio y se mejora la variabilidad de la frecuencia cardiaca, un indicador

clave de salud y resiliencia frente al estrés.

Asi, el Pranayama no solo tiene un fundamento espiritual y filoséfico, sino también una base fisioldgica
respaldada por estudios cientificos actuales que muestran su impacto positivo en el control de la

ansiedad, la depresién, el asma, la hipertension y el insomnio.

Respirar es una funcidn vital que ocurre de manera automatica, pero pocas veces prestamos atencion
a como respiramos. Cuando estamos estresados o ansiosos, nuestra respiracion se vuelve corta y
rapida. En cambio, cuando estamos tranquilos, la respiracion se vuelve lenta y profunda. El Pranayama
ensefia a hacer consciente ese proceso, utilizando la respiracion como un puente entre el cuerpo y la

mente.

Principales técnicas de pranayama:
* Nadi Shodhana(respiracion alterna): Inhalar y exhalar alternadamente por cada fosa nasal, usando

los dedos para tapar una u otra. Purifica los canales energéticos y equilibra los hemisferios cerebrales.

Beneficios: calma la mente, mejora la concentracién y regula el sistema nervioso.

- Kapalabhati (respiracion de crdneo brillante): Exhalaciones rapidas y enérgicas seguidas de
inhalaciones pasivas. Limpia las vias respiratorias, oxigena y estimula la digestion. Precaucidn: evitar

hipertensién, embarazo o problemas cardiacos.

* Bhastrika (respiracién de fuelle): Inhalaciones y exhalaciones rapidas y potentes que generan calor
interno. Beneficios: activa el metabolismo y fortalece los pulmones. Precaucion: evitar en exceso si

hay ansiedad elevada.

* Ujjayi (respiracion victoriosa): Contraccion suave de la glotis que genera un sonido parecido a un
susurro. Beneficios: promueve la concentraciéon y la serenidad. Precaucion: hacerlo suavemente para

no irritar la garganta.

* Bhramari (respiracion del zumbido de abeja): Exhalacién con un zumbido suave tras una inhalacion

profunda. Beneficios: libera tensiones, reduce la ira y genera calma profunda.

* Surya y Chandra Bhedana: La respiracion solar (Surya) activa y calienta; la lunar (Chandra) refresca
y calma, equilibrando la energia interna.

Los Nadis son canales psiquico-energéticos por donde circulan las energias internas y forman una
extensa red que interconecta todo el cuerpo energético (pranayama kosha).

El proceso de Pranayama consta de:
0@ Puraka: Inspiracién. Proceso por el que el cuerpo absorbe el aire. Durante el puraka,
el individuo capta la energia cdsmica que demandan sus necesidades psico-fisicas.

0 Rechaka: Espiracién, movimiento fisiolégico mediante el cual se expulsa el diéxido



de carbono y demas residuos de la combustidon respiratoria. Durante el rechaka, la
energia individual fluye hacia el exterior, al encuentro con la energia cdsmica.
Produce una sensacién de relajacion y tranquiliza la mente. Favorece que la
consciencia retorne al Ser.

0@ Bahir Kumbhaka: Retencidn en vacio o pausa sin aire. Se realiza tras la espiracién y
crea una sensacion de vacio, de equilibrio y serenidad. La respiracion individual
queda fundida en la respiracidn universal.

0 Antar Kumbhaka: Retencién o pausa con los pulmones llenos de aire. En este
momento, se produce la mayor asimilaciéon de prana. La energia universal se mezcla
y une con la individual.

VAYUS:

Con todo, la fuente mds importante del prdna es la atmésfera. El ser humano capta el prana de
diferentes maneras, siendo la mas importante el proceso respiratorio. Los antiguos sabios hindules
determinaron que las funciones del cuerpo eran realizadas gracias a cinco tipos de energias vitales
PRANA-VAYUS. En la Chandogya-Upanishad se referian a estas corrientes como “guardianes del
mundo celestial". Mediante la inspiracion se absorbe la energia que luego es almacenada y distribuida.
Las modificaciones o funciones que asume el prana (Vayus) en el cuerpo son diez, de las cuales cinco
son muy importantes. Cada Vayu se localiza en una zona del cuerpo donde actta y fluye en una
direccion determinada.

PRANA VAYU: se encuentra en la regién toracica entre la laringe y la parte superior del diafragma. Su
funcién principal consiste en la absorcion del oxigeno y del prana mediante el movimiento
respiratorio. También es responsable del movimiento del corazén y de la absorcidn del alimento sélido
y liquido. La direccién del movimiento es ascendente.

APANA VAYU: Se localiza debajo del ombligo, en la zona pélvica. Trabaja en oposiciéon a prana vayu,
al que complementa. Su funcién es la de eliminacion de residuos corporales, dependiendo de él el
aparato excretor y urinario. También gobierna la menstruacién, la eyaculacion y es la fuerza que opera
durante el parto. Actda en la eliminacién de anhidrido carbdnico mediante la espiracion. Su
movimiento es descendente.

SAMANA VAYU: esta situado en la regiéon comprendida entre el esterndn y el ombligo. Se encarga de
digerir los alimentos y asimilar el prana que contienen. Proporciona vitalidad al pancreas, estémago,
higado e intestinos y regula sus secreciones. Su energia se mueve horizontalmente de izquierda a
derechay de derecha a izquierda.

UDANA VAYU: estd ubicado en el area del cuello, cabeza, y extremidades. Regula la expresidn facial y
el habla y nutre los drganos de los sentidos: ojos, nariz, oidos, lengua. Realiza el movimiento de la
garganta y mantiene la fuerza en cada musculo. Su energia se mueve de forma circular.

VYANA VAYU: impregna todo el cuerpo haciendo de integrador de los demds vayus. Reparte el prana
por todo el organismo, ajustando la circulacién de fluidos y la energia nerviosa. Actia en el
movimiento de los musculos y articulaciones ayudando a mantener el cuerpo erecto, dotandolo de
cohesion en todas sus partes.

Prana trabaja sobre el cuerpo en tres niveles principalmente: fisico, mental y espiritual. A nivel fisico



tiene la potencialidad de curar enfermedades del cuerpo ya que todas las funciones de éste dependen
de la prana. A nivel mental Prana (energia) y Citta (conciencia) se hallan en contacto constante entre
si; Prana se concentra donde estd citta y citta donde estd prana influyendo sobre la mente y viceversa
al estar asociado con ella. A nivel espiritual estabiliza la mente para alcanzar la autorrealizacion.

Udana
Vyana
Samana

Apana




Beneficios del Pranayama:
* Fisicos: mejora la capacidad pulmonar, regula la presidon arterial y fortalece el sistema

inmunolégico.
* Mentales: reduce ansiedad y depresion, mejora la concentracion y la estabilidad emocional.

- Espirituales: favorece la introspeccidn, prepara para la meditaciéon y genera conexién con el

ser interior.

* Estudios clinicos demuestran que la practica constante disminuye el estrés, mejora el suefio y

reduce el cortisol en sangre.

Precauciones y recomendaciones:
* Practicar con el estémago vacio y en un lugar ventilado.

- Evitar forzar la respiracién o contener el aire por demasiado tiempo.
- Comenzar bajo la guia de un instructor experimentado.
- Consultar al médico si se padecen afecciones cardiacas o respiratorias.

* Adaptar las técnicas segun la edad y condicidn fisica.

REQUISITOS Y SOPORTES del PRANAYAMA:

De acuerdo con la tradiciéon, Patanjali menciona que la preparacion del Pranayama se realiza a través
de asanas, siendo éstas el primer requisito. Otro requisito importante es la practica de shat kriyas o
seis procesos purificadores para eliminar los desequilibrios de los humores corporales, es decir, para
lograr la purificacion del cuerpo. Deben asimismo evitarse las perturbaciones emocionales, excesos,
etc. Teniendo especial cuidado en la eleccién del lugar para la practica, el tiempo y la alimentacién.
Cada fase del pranayama debe ser cuidadosamente realizada “Se debe exhalar, retener e inhala de
manera regulada para tener éxito en Pranayama”. La inhalacién debe ser lenta, suave y completa y
siempre a través de la nariz.

Los BANDHAS juegan un papel fundamental durante la ejecucién de los Pranayamas. Son cierres o
sellos que consisten basicamente en una contraccién sostenida de un area especifica del cuerpo
ayudando a canalizar el prana hacia el canal central, donde se acumula e inmoviliza, estimulando el
flujo adecuado de prana en este canal. Su aplicacidon es indispensable durante las retenciones,

kumbhakas.



Jalandhara bandha (llave de la garganta) debe aplicarse tras la inhalacién, uddiyana bandha (llave de
la retraccion abdominal) después de la inhalacidn pero antes del comienzo de la exhalacion y mula

bandha (llave del perineo) durante la practica.

g

SN\

Jalandhara bandha Uddiyana bandha Mula bandha

Contexto cultural y espiritual:
El Pranayama no es solo una técnica de salud, sino también una disciplina cultural y espiritual. En la

tradicion hindd, se lo considera un método de purificacidon y una preparacion esencial para practicas
mas avanzadas como el pratyahara, la concentracién (dharana) y la meditacién (dhyana).

Otras culturas también han valorado la respiracién consciente: en el taoismo existe el chi-kung, en la
tradicion sufi se practican respiraciones ritmicas, y en la medicina china se estudia la relacién entre

la respiracidn y energia vital. Esto muestra que la importancia de la respiracidn trasciende al yoga y

forma parte de una sabiduria universal.

Conclusion:
El Pranayama constituye un verdadero puente entre cuerpo, mente y espiritu. A través del control de

la respiracion, se logra armonizar el flujo de energia vital, calmar la mente y preparar el camino hacia
la meditacion y la plenitud.

En un mundo donde el estrés y la ansiedad son parte cotidiana, esta practica milenaria ofrece una
herramienta accesible y transformadora, capaz de devolvernos a un estado de equilibrio interior y

bienestar integral.

No es solo aire que respiramos, sino la energia que se mueve a través de él, y que circula en nuestro

cuerpo.



