
Yoga y La Selva Esmeralda 

Jimena Palma 

 “Cambiar la perspectiva. Sentir más profundo e intensamente el presente. Disfrutar. 

Agradecer. No puedo dejar de maravillarme en cómo este camino del Yoga hace transformar 

mis pensamientos, mis decisiones, hace relacionar cada concepto aprendido, descubierto, 

con cada cosa en mi vida diaria. “La Selva Esmeralda” no fue la excepción, al contrario, a 

medida que veía la película me encontré relacionando muchas de las vivencias de los 

personajes con la filosofía del Yoga. “Cambiar la perspectiva” me repetí a mí misma y 

sonreí.”   

 Jimena Palma 

   La película “La Selva Esmeralda” cuenta la historia de un niño y cómo en su corta vida 

conoce y aprende dos formas de vivir totalmente diferentes: la del hombre blanco y la de 

La gente invisible, tribu originaria del Amazonas. Criado la mitad de su vida por su familia 

de sangre y su otra mitad por su familia adoptiva me hace pensar en esta experiencia 

personal de Tommy o Tome, nombre del personaje, con el camino del Yoga. Cuando se 

transita este camino se va descubriendo una forma de ver y vivir la vida diferente, nueva, 

desconocida. “…la palabra Yoga, se refiere al conjunto de técnicas aplicadas al desarrollo 

integral del ser humano. Los métodos y actitudes mediante los cuales es posible realizar el 

estado de Yoga”. (Claves del Yoga, Teoría y práctica. Danilo Fernández.)Estas actitudes 

nuevas que se aprenden en el estudio y práctica del Yoga comprenden una nueva manera 

de transitar la vida, así como le pasa a nuestro personaje descubriendo y aprendiendo las 

costumbres de la tribu.  

   Cuando Tome se reencuentra con su padre biológico, en el medio de la selva, se 

reconocen, claro, pero la actitud del padre y del hijo son diferentes. A partir de todas las 

enseñanzas con La gente invisible, Tome reconoce y se alegra de ver a su progenitor, pero 

de una forma desapegada. Sin embargo, su padre reacciona drásticamente al pedirle o 

exigirle regresar a su verdadero hogar, con su madre, como si no existiera otra opción. 

Aparigraha, el desapego, es uno de los cinco yamas o códigos sociales que explica Patanjali 



en sus ocho pasos para alcanzar el estado de Yoga. Aparigraha busca no aferrarse a nada, 

buscando tener una relación más desapegada con las cosas materiales, pero también con 

los vínculos. En este ejemplo, en la película, podemos observar en Tome una forma de 

vincularse más desapegada, muy diferente a la forma que tiene su padre biológico.  

 

Padre: ¿A dónde vamos ahora? 

Tome: A ver a mi padre. Él te ayudará. 

Padre: Yo soy tu padre. 

Tome: No, tú eres papi. Vives aquí, mientras sueño. (Señalando su cabeza) 

 

En este fragmento del diálogo entre padre e hijo podemos ver la actitud amable de parte 

de Tome, explicando que ahora él tiene un padre nuevo pero que no olvidó sus raíces y de 

donde viene, que ellos están en sus sueños, siempre. Al contrario, su padre exige su título 

de paternidad de una forma posesiva, como si su hijo le perteneciera. Nuestro personaje 

principal, Tome, nos cuenta que ve en sus sueños a su padre, allí en lo que nombraremos 

desde los conceptos del Yoga “el sueño con ensueños o swapna”. En ese estado se 

desvanece la conciencia del cuerpo físico y del mundo exterior. Por lo tanto, entendemos, 

entonces, porqué el personaje puede ver a su padre biológico ya que ese estado está 

conformado por impresiones que se acumulan en la memoria durante el estado de vigilia o 

jagrat (dimensión consciente).  

   Al seguir viendo el film nos encontramos con el momento de la ceremonia de unión de 

Tome con su amada. Allí le ofrecen al padre biológico que practique una de las costumbres 

de la tribu: a través de una especie de vara o bombilla se sopla un polvo color verde por 

ambas fosas nasales, lo cual permite experimentar sensaciones, alucinaciones, 

movimientos corporales involuntarios, etc. El padre duda, ya que desconoce y desconfía. 

Tome le explica que esa es una de sus costumbres y con una mirada lo invita a que se anime. 

El padre de Tome de la tribu también explica que a través de dicho ritual él podrá ir más 

lejos y ver más: conectarse con su espíritu animal, el cual lo guiará, le mostrará más allá de 

sus ojos. Al realizar el ritual el padre puede expandir sus sentidos y conectarse finalmente 



con su espíritu en forma de leopardo, quien le va mostrando el camino de regreso a su casa, 

entre alucinaciones, colores desdibujados, recuerdos del pasado y del futuro finalmente se 

encuentra en la orilla del mundo a pasos de la obra en construcción de la represa, lugar 

donde él trabaja. Este contacto directo con su animal, es decir su espíritu nos hace 

conectarnos con el objetivo más importante en el camino del Yoga que, es justamente llegar 

al estado de Yoga: ese punto donde nos damos cuenta que somos uno: mente, cuerpo y 

alma, y reconocernos en nuestra verdadera naturaleza, es decir que somos seres 

espirituales. Yoga es unión y también son las técnicas para llegar o reconocer dicha unión, 

como por ejemplo la meditación, la práctica de asanas, respiración consiente o panayanas, 

estudio de filosofía yoguica, etc. Entonces al pensar en estas técnicas no podemos dejar de 

relacionarlas con el ritual que realiza el padre ya que en cierto punto tienen un mismo 

objetivo: conectarnos con nuestra verdadera esencia, nuestra alma.  

“Antes tenemos que cuidar a nuestros muertos” 

    Podemos ver el tratamiento y conexión que tiene la tribu con la muerte: la frase antes 

mencionada es dicha por el jefe de Los Invisibles marcando la importancia de venerar a las 

mujeres asesinadas antes de ir a rescatar a las que se habían llevado. Al quemar los cuerpos 

el jefe dice: “El fuego liberará sus almas a las estrellas”: liberar sus almas de sus cuerpos 

físicos, liberarlas para que no queden encerradas en el mundo burdo, el terrenal, sino que 

vuelen a través de las estrellas y sigan su camino, buscando su próximo vehículo. En el 

símbolo del sagrado del Om, además de contener las tres fuerzas de la trimurti: los tres 

dioses, Bhrama la creación, Vishnu la preservación y Shiva la destrucción transformadora, 

contiene a purusha y prakiti: espíritu y materia. Prakiti es el cuerpo físico, la materia, lo 

terrenal, los sentidos, son los cuerpos de esas mujeres quemados poco a poco para liberar 

sus almas o espíritus, o sea purusha. Purusha es lo que no muere, lo que perdura, la esencia. 

Prakiti contiene a purusha, es el vehículo con el cual las almas viajan a través de la vida, 

pero cuando prakiti muere purusha no lo hace, por eso es tan importante para Los invisibles 

realizar el ritual del funeral de sus muertas liberando a las almas encerradas en esos cuerpos 

que ya no tienen vida.  



   Al seguir la historia de la película la tribu de Los Invisibles sale a buscar a sus mujeres 

secuestradas y llega a lo que ellos llaman “la orilla del mundo” y se lo escucha decir a uno 

de los personajes:  

“Le están quitando la piel al mundo. ¿Cómo va a respirar?” 

Entendemos esta percepción que tienen los originarios con respecto a la tala casi total de 

la selva por parte del hombre blanco, esa percepción ingenua y pura que nos hace sentir lo 

importante que es para ellos la naturaleza y su fuerte conexión con ella. Se destaca la 

importancia de vivir en armonía con la naturaleza, algo que también se enfatiza en la 

filosofía del Yoga. Por un lado, relacionamos esto con Asteya, no robar. Asteya es, también, 

uno de los cinco Yamas que nos invita que no robar, pero no solo no robar elementos 

materiales, ni tiempo, ni energía sino también no robar a la naturaleza. Es decir, no sólo 

pedirle que nos dé todo lo que necesitamos: agua, alimento, etc. sino también brindarle a 

ella algo nosotros, cuidándola y preservándola. Claramente vemos en la película los dos 

casos del uso de este concepto: el hombre blanco directamente “pelando” la tierra y el 

pueblo originario respetándola y siempre agradeciendo todo lo que la tierra le da. También 

podemos relacionar esta parte del film con Ishvara Pranidhana, Niyama o código personal, 

que busca entregarnos a lo divino, comprendiendo lo maravilloso de la divinidad en todas 

sus formas, como por ejemplo la naturaleza. Todo lo que ocurre dentro de la naturaleza es 

parte de la divinidad, y esto tal vez sea una opinión más personal, pero creo y siento que en 

la naturaleza Dios se manifiesta en su mayor esplendor y cuidarla es entregarnos a lo divino, 

a Dios.  

    Por último, en las escrituras que podemos leer al final de la película con respecto a la 

situación en el Amazonas: 

“Algunas tribus jamás han tenido contacto con el mundo exterior. Aún saben lo que nosotros 

hemos olvidado” 

   Esto nos hace pensar en eso, que hemos olvidado…pero, ¿Qué es? Hemos olvidado lo que 

verdaderamente somos, seres espirituales y que somos parte de la naturaleza, porque 



estamos unidos a ella, somos uno. Yoga es unión, es darnos cuenta o recordar lo que hemos 

olvidado, es recordar nuestra verdadera esencia: almas espirituales guiadas por el amor.  

 


