
2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

Yoga y resiliencia: un camino de 
reconstrucción personal y conciencia 

integral 

 

Introducción 

  El presente trabajo tiene como finalidad reflexionar sobre la relación entre el 
yoga y la resiliencia, entendida esta última como la capacidad humana de atravesar la 
adversidad, adaptarse a ella y transformarse a partir de la experiencia. El abordaje se 
realiza desde una doble perspectiva: por un lado, un marco teórico que vincula los 
principios del yoga con el concepto de resiliencia; por otro, una mirada personal, 
atravesada por la experiencia concreta de la enfermedad, que fue el punto de inicio de 
mi práctica sostenida de yoga hace más de diez años. 

  Como estudiante avanzada del profesorado de yoga y profesional del derecho, 
mi recorrido vital y académico me ha permitido observar cómo el yoga no solo actúa 
como una disciplina corporal, sino como una herramienta integral de autoconocimiento, 
regulación emocional y fortalecimiento interno, aspectos centrales en el desarrollo de 
la resiliencia. En la medida en que esta práctica se incorpora de manera sostenida y se 
transmite a las personas del entorno, el yoga adquiere la función de un verdadero 
ordenamiento personal y social, orientado no solo a la preservación del bienestar 
individual, sino también a la promoción de conductas responsables, armónicas y 
solidarias, contribuyendo así al bien común. 

 

 Concepto de resiliencia 

 El término resiliencia fue incorporado a la psicología para describir la capacidad 
de las personas de enfrentar situaciones traumáticas, crisis vitales o contextos de alto 
estrés sin quedar anuladas por ellos. Actualmente, se concibe la resiliencia como un 
proceso dinámico que involucra factores personales, vinculares y contextuales, y que 
permite no solo resistir la adversidad, sino también transformarse a partir de ella. 

  Desde esta perspectiva, ser resiliente no implica negar el sufrimiento ni eludir el 
dolor, sino desarrollar recursos internos que permitan afrontar la experiencia, 
sostenerla en el tiempo y resignificarla de manera consciente. Esta concepción se 
encuentra en estrecha consonancia con la filosofía del yoga, la cual reconoce el 
sufrimiento como parte inherente de la condición humana y propone un camino de 
autoconocimiento orientado a la regulación de los procesos mentales y emocionales, 
con el fin de atenuar su impacto en la vida del individuo. 



2 

 El yoga como práctica integral 

  El yoga es una disciplina milenaria que propone la integración del cuerpo, la 
respiración, la mente y la dimensión ética de la vida. En los Yoga Sutras, Patanjali define 
al yoga como la cesación de las fluctuaciones mentales (yogaś citta vṛtti nirodhaḥ), lo 
que permite al practicante acceder a un estado de mayor claridad, estabilidad y 
presencia. 

  La práctica sistemática de asanas, pranayama y técnicas de meditación produce 
efectos positivos a nivel integral. Desde el plano físico, contribuye al desarrollo de la 
agilidad, la movilidad articular, la fuerza funcional y el equilibrio, promoviendo una 
mayor conciencia corporal y un movimiento más eficiente y seguro. En el plano 
respiratorio, mejora la capacidad pulmonar, la eficiencia ventilatoria y la conciencia del 
ritmo respiratorio, facilitando una oxigenación más adecuada de los tejidos y un mejor 
manejo de la respuesta al estrés. A nivel circulatorio, favorece la activación del retorno 
venoso, la regulación de la presión arterial y una mayor eficiencia del sistema 
cardiovascular. En cuanto al plano mental y emocional, la práctica sostenida contribuye 
a la regulación de los procesos cognitivos, al aumento de la atención plena y a la 
disminución de los niveles de ansiedad y estrés, efectos que han sido ampliamente 
estudiados y documentados por la neurociencia contemporánea. 

 Yoga y resiliencia: puntos de encuentro 

  El vínculo entre yoga y resiliencia puede observarse en diversos niveles, los 
cuales se encuentran sostenidos y profundizados por los principios éticos del yoga, 
conocidos como yamas y niyamas, que operan como un verdadero marco normativo 
interno orientado a la autorregulación, la responsabilidad personal y el cuidado del 
vínculo con uno mismo y con los demás. 

- Conciencia corporal (ahimsa): la práctica favorece la reconexión con el cuerpo 
como espacio de presencia y sostén, promoviendo una relación respetuosa y no 
violenta con uno mismo, especialmente luego de experiencias de dolor o 
enfermedad. 

- Respiración consciente (tapas y svadhyaya): el pranayama actúa como recurso 
inmediato de regulación emocional y reducción del estrés, fortaleciendo la 
disciplina consciente y la autoobservación necesarias para afrontar la 
adversidad. 

- Actitud mental (aparigraha y santosha): el yoga cultiva aceptación, paciencia y 
desapego, permitiendo soltar expectativas rígidas y sostener el equilibrio 
emocional frente a los procesos de cambio. 

- Sentido y propósito (satya e ishvara pranidhana): la práctica sostenida favorece 
la resignificación de la experiencia vital, promoviendo una actitud resiliente 
basada en la honestidad con la propia realidad y la confianza ante lo que no 
puede ser controlado. 



2 

 Yoga terapéutico y resiliencia 

  El yoga terapéutico surge como una adaptación consciente de las herramientas 
tradicionales del yoga a las necesidades específicas de personas que atraviesan procesos 
de enfermedad, rehabilitación, dolor crónico o situaciones de vulnerabilidad física y 
emocional. A diferencia de una práctica estandarizada, el yoga terapéutico prioriza la 
singularidad de cada cuerpo, la escucha interna y la seguridad, convirtiéndose en un 
espacio privilegiado para el desarrollo de la resiliencia. 

• El cuerpo como territorio de resiliencia 

  Uno de los principales aportes del yoga terapéutico es la posibilidad de 
reconstruir el vínculo con el cuerpo cuando este ha sido percibido como fuente de dolor, 
amenaza o pérdida de control. A través de posturas adaptadas, soportes y movimientos 
conscientes, la práctica permite recuperar la confianza corporal de manera progresiva, 
fortaleciendo la autoeficacia y la autonomía, elementos centrales de la resiliencia  

• Respiración, sistema nervioso y autorregulación 

  La respiración consciente ocupa un lugar central en el yoga terapéutico. Técnicas 
suaves de pranayama permiten regular el sistema nervioso autónomo, reduciendo la 
activación asociada al estrés y favoreciendo estados de calma y estabilidad emocional  

  La posibilidad de recurrir a la respiración como recurso interno fortalece la 
sensación de control y presencia, aspectos fundamentales para el desarrollo de la 
resiliencia, especialmente en contextos donde muchas variables externas no pueden ser 
modificadas. 

• Resignificación de la experiencia 

  El yoga terapéutico no persigue la curación en un sentido exclusivamente 
biomédico, sino que se orienta a acompañar a la persona en un proceso progresivo de 
adaptación, aceptación y transformación de la experiencia vivida. En este marco, la 
práctica se constituye como un espacio de observación consciente de las sensaciones 
corporales, las emociones y los pensamientos, permitiendo reconocerlos sin juicio ni 
negación. 

  Este abordaje favorece la integración de la experiencia en la biografía personal, 
evitando que el sufrimiento quede fijado como un acontecimiento disruptivo o 
desorganizador. Al contrario, mediante la práctica sostenida, la experiencia puede ser 
resignificada como parte de un proceso de aprendizaje y reorganización interna. De este 
modo, el yoga terapéutico contribuye al desarrollo de una resiliencia estable y duradera, 
basada no en la evasión del dolor, sino en la capacidad de otorgarle sentido, asumirlo 
con responsabilidad y transformarlo en un recurso para la propia evolución personal. 

 



2 

 Experiencia personal: 

El yoga como camino de resiliencia 

  Comencé a practicar yoga hace más de diez años, en un contexto de profunda 
vulnerabilidad personal, al atravesar un diagnóstico de cáncer de mama que irrumpió de 
manera inesperada en mi vida. En ese proceso, mi acercamiento fue a la práctica de 
Ashtanga yoga, y no al yoga terapéutico, lo cual representó un desafío particular en 
relación con el dolor corporal, las limitaciones físicas transitorias y la necesidad de 
adaptar la práctica desde una escucha consciente y responsable. 

  La práctica sostenida me permitió transitar los procesos de dolor físico, aceptar 
nuevas limitaciones corporales y comprender que el respeto por los tiempos propios 
constituía una forma de cuidado. Con el paso del tiempo, la paciencia, la constancia y la 
respiración consciente posibilitaron que muchas de esas limitaciones quedaran atrás, sin 
implicar una pérdida definitiva de movilidad ni de funcionalidad corporal. 

  Asimismo, el aprendizaje respiratorio fue un recurso central para atravesar 
situaciones de alto impacto emocional, como tratamientos médicos e intervenciones 
quirúrgicas, permitiéndome liberar tensiones, regular el estrés y sostener estados de 
mayor calma y presencia. Más allá de los beneficios físicos, el yoga me enseñó a 
percibirme como un todo integrado, favoreciendo la aceptación de las circunstancias 
vitales que nos tocan transitar y fortaleciendo, en ese proceso, la resiliencia y la fortaleza 
de mi dimensión espiritual. Tal como señala Kabat-Zinn (2013), la atención plena 
posibilita habitar el presente aun en contextos de dolor o incertidumbre, reduciendo el 
impacto del estrés crónico. 

  Con el paso del tiempo, el yoga dejó de ser una práctica circunstancial para 
transformarse en un modo de vida, consolidando recursos internos basados en la 
conciencia, la escucha y el cuidad, que hoy sostienen una resiliencia activa y consciente. 

 
Aporte desde la formación jurídica: 
 
  Mi formación como abogada aporta una mirada estructurada sobre la 
responsabilidad, los límites y la toma de decisiones conscientes. En diálogo con el yoga, 
esta perspectiva permite comprender la resiliencia no como un acto espontáneo o 
meramente reactivo, sino como un proceso sostenido en el tiempo, que exige 
compromiso, disciplina y coherencia interna. Desde esta óptica, tanto el derecho como 
el yoga pueden ser entendidos como sistemas normativos que expresan distintos niveles 
de orden: el derecho, como regulación externa de la conducta social; el yoga, como un 
orden interno que se apoya en principios universales de equilibrio, causalidad y armonía. 
En este sentido, la resiliencia se construye cuando la persona logra alinear sus acciones 
con ese orden —o ley universal— asumiendo responsabilidad por sus decisiones y 
aceptando las consecuencias de manera consciente, lo que fortalece la estabilidad 
interna y la capacidad de adaptación frente a la adversidad. 



2 

Conclusión 

  El yoga constituye una herramienta poderosa para el desarrollo de la resiliencia 
en tanto se presenta como un camino filosófico y práctico orientado a restablecer el 
equilibrio entre el cuerpo, la mente y la dimensión más profunda del ser. A través del 
trabajo corporal, la respiración consciente y la observación sostenida de la mente, el 
yoga no solo ofrece recursos concretos para atravesar la adversidad, sino que propone 
una forma de comprender la experiencia humana dentro de un orden más amplio, 
regido por principios de causalidad, equilibrio y transformación. Desde esta perspectiva, 
la adversidad deja de ser concebida únicamente como un obstáculo y puede ser 
integrada como parte del proceso evolutivo de la persona. 

  Desde mi recorrido personal y académico, puedo afirmar que el yoga no solo 
acompañó un proceso de enfermedad, sino que sentó las bases para una transformación 
profunda y sostenida, al ofrecerme un marco de sentido que permitió organizar la 
experiencia vital de manera coherente. La práctica se consolidó en mí como un camino 
de resiliencia cotidiana y autoconocimiento, en el cual el cuidado integral de la salud  
comprende no solo la preservación del bienestar físico, sino también un compromiso 
consciente con el orden interno, la responsabilidad personal y la armonía entre el 
individuo y el orden universal que rige la vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Bibliografía general 

 Iyengar, B. K. S.. (2006) Luz sobre los yoga sutras de patañjal. Kairos i 

 Rutter, M. (2012). Resilience as a dynamic concept. Development and Psychopathology. 

 Melillo, A., & Suárez Ojeda, E. (2001). Resiliencia: Descubriendo las propias fortalezas. Paidós. 

 Ministerio de Salud de la Nación Argentina. (2019). Prácticas integrativas y complementarias en 
salud. Buenos Aires. 


