
Diapasones vibroacústicos en la Práctica de Yoga Nidra 

Autora: Gisela Analía González 

Profesorado de Yoga — Las Tierras de Avalon 

 

1. Introducción 

Om es Nada Brahaman. Nada significa sonido. El sonido es una vibración. Om es la primera 

vibración del sonido. El sonido es la primera vibración de lo Absoluto.  

Desde los himnos védicos hasta la sutileza del Nada Yoga, la vibración ha sido considerada un 

sendero directo hacia la consciencia. En mí formación como terapeuta del sonido y como 

practicante de Yoga Nidra, he encontrado un territorio fértil donde ambas disciplinas se 

entrelazan: el estado liminal entre la vigilia y el sueño, donde la mente se aquieta lo suficiente 

como para escuchar lo que siempre estuvo allí: el pulso íntimo de la vibración. 

Esta monografía surge de una búsqueda personal y profesional: integrar las frecuencias de los 

diapasones (136.1 Hz,  128 Hz y 512 Hz) en la práctica guiada de Yoga Nidra, acompañando el 

proceso de relajación consciente sin inducir al sueño y sosteniendo la experiencia desde un 

enfoque respetuoso del método, del cuerpo y de la filosofía. 

En este cruce de senderos, encuentro un modo de honrar lo aprendido en el profesorado, 

expandiendo la tradición con herramientas contemporáneas sin perder su esencia. 

 

2. Marco teórico: Yoga Nidra, Nada Yoga y vibración 

2.1. Yoga Nidra: El arte del sueño consciente 

Yoga Nidra es un método sistemático de relajación profunda que nos conduce hacia un estado 

donde la consciencia se mantiene despierta mientras el cuerpo descansa. Allí, las ondas 

cerebrales descienden hacia frecuencias alfa y theta, y la percepción se vuelve más receptiva. 

El método tradicional sigue un orden jerárquico: 



1. Ingreso en Savasana y establecimiento del Sankalpa. 

2. Rotación de la conciencia por las partes del cuerpo. 

3. Conciencia de la respiración. 

4. Sensaciones opuestas. 

5. Visualización. 

6. Regreso consciente. 

Este recorrido abre un espacio donde la vibración como fenómeno fisiológico, sensorial y 

espiritual, se amplifica.  

La incorporación de vibraciones en la práctica de Yoga Nidra, pretende ser proyectada a 

distancia del cuerpo del practicante, en principio aprovechando el potencial etéreo que 

presentan los diapasones vibroacústicos y acompañando el proceso con la guía verbal acorde 

a cada etapa de la práctica. El uso sobre el cuerpo no sería adecuado en esta práctica.  

2.2.  Generalidades sobre los diapasones  

 

Los diapasones son instrumentos de acero con forma de horquilla que vibran y emiten 

frecuencias específicas beneficiosas para la salud, como ser:  528 Hz, 136.1 Hz y 128 Hz. 

Constituyen una herramienta vibracional de organización interna a nivel físico, mental, 

emocional y espiritual; con bases fisiológicas, energéticas y sensoriales.  Fundamentado en la 

premisa de que tanto el cuerpo físico, su actividad bioeléctrica cerebral y el biocampo 

energético, responden a frecuencias y que la aplicación planificada de estas puede promover 

ya sea, la regulación, relajación o estimulación.  

Su uso resulta novedoso a nivel general, más, se conoce su uso en fonoaudiología, fisiatría, 

ortodoncia y en prácticas holísticas de armonización de chakras, sonopuntura, entre otras.  

  

2.3 Nada Yoga: La vía del sonido interior 

Nada Yoga reconoce que todo en el universo es vibración. El sonido se manifiesta como Nada 

externo (ahata) y como Nada interno (anahata), origen sutil que puede experimentarse en 

estados profundos de concentración. 

Las escrituras describen cuatro categorías del sonido: 

1. Vaikhari Nada: Sonido físico, burdo, producido por el contacto entre objetos. 

2. Madhyama Nada: Primer sonido sutil, percibido interiormente cuando la atención 

deja de exteriorizarse. 



3. Pasyanti Nada: Sonido más sutil aún, no se oye; se percibe como visión o luz interna. 

4. Para Nada: Sonido trascendental, raíz vibratoria sin forma, experimentado en los 

estados más elevados del samadhi. 

El yogui, mediante la concentración, refina sus sentidos y va disolviendo las tensiones 

psíquicas hasta llegar a Para Nada, manifestándose los primeros sonidos sutiles como 

campanas o timbres internos, según las antiguas tradiciones. 

2.4. Nada Yoga, Patanjali y Raja Yoga 

Al integrar estas cuatro categorías del sonido, el yogui recorre un sendero que Patanjali 

describe con precisión: La mente se vuelve clara, estable y serena. 

En los Yoga Sutra, Patanjali expresa: 

“Yoga chitta vritti nirodhah”: “Yoga es el aquietamiento de las fluctuaciones de la mente” (YS 

I.2). 

Cuando la vibración se purifica desde Vaikhari hasta Para Nada, la mente se silencia sin 

esfuerzo. 

En ese momento, la práctica vibroacústica puede acompañar el pasaje hacia el estado que las 

escrituras llaman Raja Yoga, donde la consciencia gobierna con lucidez y ecuanimidad. 

El sonido externo abre la puerta; el sonido interno revela la esencia. 

3. Frecuencias utilizadas:  

Complementariedad de las frecuencias 528 Hz, 128 Hz y 136.1 Hz 

Las tres frecuencias se complementan como distintas expresiones de un mismo campo 

vibratorio. Cada una sostiene un plano diferente del ser y, juntas, crean un eje sonoro 

ecuánime que acompaña al practicante en todas sus capas. La frecuencia 528 Hz abre y cierra 

el proceso, actuando como una vibración audible que acomoda la emocionalidad y prepara 

para interocepción. La frecuencia 136.1 Hz, vinculada al OM y al ritmo de la tierra, sostiene la 

dimensión espiritual y respiratoria, afinando la mente hacia estados de quietud profunda.  Por 

último 128 Hz, trabaja sobre el cuerpo denso y estructural, a nivel óseo-tisular, despertando 

la propiocepción y permitiendo que el descanso consciente, se sabe que activa procesos de 

regenerativos de organización interna y autocuración, si corresponde. Cuando estas tres 

vibraciones se entrelazan, se genera una coherencia sensorial que acompaña al yogui desde 



lo físico hacia lo sutil, desde la forma hacia el silencio, sosteniendo el método Nidra sin 

invadirlo y honrando el recorrido que Patanjali describe hacia la claridad del espíritu. 

3.1. 136.1 Hz – Frecuencia OM / Frecuencia de la Tierra 

La frecuencia 136.1 Hz, asociada al OM y al pulso de la tierra, posee una cualidad envolvente 

que regula el sistema nervioso central. Facilita la alineación de hemisferios.  En Yoga Nidra 

invita a la entrega sin perder la lucidez. 

3.2. 128 Hz – Frecuencia corporal / estructural/ Componente vibratorio 

La frecuencia 128 Hz trabaja sobre huesos, articulaciones, homeostasis, analgesia y tejido 

profundo. A distancia se percibe como un pulso suave que amplía la propiocepción y 

consciencia corporal. En Yoga Nidra puede beneficiar la capacidad de amplificación de la 

consciencia somatosensorial característica de dicha frecuencia.  

3.3 528 Hz en el método Yoga Nidra 

La frecuencia 528 Hz, diapasón más audible que vibratorio, se integra de manera orgánica en 

el método Yoga Nidra porque actúa como un umbral vibracional que predispone a la mente 

hacia la receptividad y la entrega, similar al trabajo con cuencos armónicos. 528 Hz se percibe 

con facilidad, despertando una sensación inmediata de apertura emocional y suavidad 

interna, se la conoce como la frecuencia del amor incondicional. La cualidad audible permite 

que funcione como un “tono de acceso”: organiza el campo mental antes de la rotación de la 

consciencia y facilita el tránsito desde la vigilia hacia el descanso lúcido. Al cierre, su 

resonancia opera como un hilo que reúne las capas sensoriales, sutiles y corporales recorridas 

durante la práctica, restaurando la coherencia vibratoria y sellando la experiencia.  

4. Integración metodológica de diapasones en Yoga Nidra 

Propongo integrar los diapasones proyectando las frecuencias vibratorias a distancia, 

respetando la estructura del método y acompañando el recorrido verbal. 

4.1. Preparación 



Comienzo con la frecuencia 528 Hz, audible para marcar el umbral de transición hacia el 

descanso consciente. 

Continúo con frecuencia 136.1 Hz, alineando la actividad cerebral para la propuesta de 

establecer el Sankalpa. 

4.2. Rotación de la conciencia 

Facilitada por la sutileza del 128 Hz, se dirige la atención hacia zonas específicas. Por ejemplo:  

● “Lleva la conciencia a la cadera derecha… recibe la vibración que llega suave…” 

● “Desciende hacia la pierna… percibe el pulso interno…” 

● La vibración guía sin invadir. 

4.3. Respiración 

136.1 Hz acompaña el movimiento respiratorio sin perturbarlo. 

4.4. Polaridades y visualización 

La vibración ofrece un anclaje para recorrer sensaciones opuestas sin desconexión. 

Durante la visualización, la vibración se retira para permitir la libertad de la imagen interna. 

4.5. Cierre 

Antes del regreso, deslizo 136.1 Hz, reorganizando el campo vibracional. Luego anticipo 

verbalmente el retorno a exterocepción de los sentidos utilizando la frecuencia 528Hz. 

Resulta importante utilizar el mismo sonido al inicio y al cierre, para que la actividad cerebral 

lo reconozca como conocido, seguro, propio.  

5. Bases fisiológicas y sensoriales 

Las bajas frecuencias (graves) activan mecanorreceptores cutáneos y profundos, 

promoviendo: 

● Organización celular (homeostasis)  

● Disminución del cortisol, analgesia vibratoria.  

● Predominio parasimpático, regulación de Sistema Nervioso Central  



● Expansión de la conciencia corporal 

En Yoga Nidra, estos efectos se potencian, en términos de coherencia sensorial y 

armonización psíquica. 

6. Resonancia espiritual y estados de Samadhi 

La vivencia vibracional profunda puede acercar al practicante a estados sutiles descritos por 

los textos como samadhi. 

El sonido externo no induce este estado, pero sí facilita la apertura interior para que la 

experiencia emerja desde sí misma. 

7. Conclusión 

Integrar los diapasones en Yoga Nidra es honrar la tradición del yoga desde un lenguaje 

contemporáneo y sensible. 

Podría abrir a futuras investigaciones para ampliar alcances.  

El sonido se vuelve puente entre cuerpo y conciencia, entre método y vivencia. 

En esta integración encuentro un camino auténtico que fortalece mi rol como profesora  en 

formación, permitiendo a cada practicante descubrir la quietud profunda que Patanjali 

describe: la consciencia que se reconoce a sí misma.

 

8. Bibliografía 

● Patanjali. Yoga Sutra. Diversas traducciones. 

● Swami Satyananda Saraswati. Yoga Nidra. Bihar School of Yoga. 

● Saraswati, Sivananda. Nada Yoga: La Ciencia del Sonido Interno. 

● Singh, Harish. Nada Yoga: The Healing Power of Sound. 

● Jonathan Goldman. Healing Sounds: The Power of Harmonics. 

● Fabien Maman. The Role of Music in the Healing of the Body and Soul. 

 


