Diapasones vibroacusticos en la Practica de Yoga Nidra

Autora: Gisela Analia Gonzalez

Profesorado de Yoga — Las Tierras de Avalon

1. Introduccion

Om es Nada Brahaman. Nada significa sonido. El sonido es una vibraciéon. Om es la primera

vibracidn del sonido. El sonido es la primera vibracién de lo Absoluto.

Desde los himnos védicos hasta la sutileza del Nada Yoga, la vibracion ha sido considerada un
sendero directo hacia la consciencia. En mi formacién como terapeuta del sonido y como
practicante de Yoga Nidra, he encontrado un territorio fértil donde ambas disciplinas se
entrelazan: el estado liminal entre la vigilia y el suefio, donde la mente se aquieta lo suficiente

como para escuchar lo que siempre estuvo alli: el pulso intimo de la vibracién.

Esta monografia surge de una busqueda personal y profesional: integrar las frecuencias de los
diapasones (136.1 Hz, 128 Hzy 512 Hz) en la practica guiada de Yoga Nidra, acompafiando el
proceso de relajacion consciente sin inducir al suefio y sosteniendo la experiencia desde un

enfoque respetuoso del método, del cuerpo y de la filosofia.

En este cruce de senderos, encuentro un modo de honrar lo aprendido en el profesorado,

expandiendo la tradicién con herramientas contempordaneas sin perder su esencia.

2. Marco tedrico: Yoga Nidra, Nada Yoga y vibracién

2.1. Yoga Nidra: El arte del suefio consciente

Yoga Nidra es un método sistematico de relajacidn profunda que nos conduce hacia un estado
donde la consciencia se mantiene despierta mientras el cuerpo descansa. Alli, las ondas

cerebrales descienden hacia frecuencias alfa y theta, y la percepcion se vuelve mas receptiva.

El método tradicional sigue un orden jerarquico:



Ingreso en Savasana y establecimiento del Sankalpa.
Rotacion de la conciencia por las partes del cuerpo.
Conciencia de la respiracion.

Sensaciones opuestas.

Visualizacion.

o vk wnNE

Regreso consciente.

Este recorrido abre un espacio donde la vibracién como fendmeno fisiolégico, sensorial y

espiritual, se amplifica.

La incorporacién de vibraciones en la practica de Yoga Nidra, pretende ser proyectada a
distancia del cuerpo del practicante, en principio aprovechando el potencial etéreo que
presentan los diapasones vibroacusticos y acompafiando el proceso con la guia verbal acorde

a cada etapa de la préctica. El uso sobre el cuerpo no seria adecuado en esta practica.

2.2. Generalidades sobre los diapasones

Los diapasones son instrumentos de acero con forma de horquilla que vibran y emiten
frecuencias especificas beneficiosas para la salud, como ser: 528 Hz, 136.1 Hz y 128 Hz.
Constituyen una herramienta vibracional de organizacién interna a nivel fisico, mental,
emocional y espiritual; con bases fisioldgicas, energéticas y sensoriales. Fundamentado en la
premisa de que tanto el cuerpo fisico, su actividad bioeléctrica cerebral y el biocampo
energético, responden a frecuencias y que la aplicacidn planificada de estas puede promover
ya sea, la regulacidn, relajacion o estimulacidn.

Su uso resulta novedoso a nivel general, mds, se conoce su uso en fonoaudiologia, fisiatria,

ortodoncia y en practicas holisticas de armonizacion de chakras, sonopuntura, entre otras.

2.3 Nada Yoga: La via del sonido interior

Nada Yoga reconoce que todo en el universo es vibracion. El sonido se manifiesta como Nada
externo (ahata) y como Nada interno (anahata), origen sutil que puede experimentarse en
estados profundos de concentracién.

Las escrituras describen cuatro categorias del sonido:

1. Vaikhari Nada: Sonido fisico, burdo, producido por el contacto entre objetos.
2. Madhyama Nada: Primer sonido sutil, percibido interiormente cuando la atencién
deja de exteriorizarse.



3. Pasyanti Nada: Sonido mas sutil aun, no se oye; se percibe como visién o luz interna.
4. Para Nada: Sonido trascendental, raiz vibratoria sin forma, experimentado en los
estados mds elevados del samadhi.

El yogui, mediante la concentracidon, refina sus sentidos y va disolviendo las tensiones
psiquicas hasta llegar a Para Nada, manifestdndose los primeros sonidos sutiles como
campanas o timbres internos, segun las antiguas tradiciones.

2.4. Nada Yoga, Patanjali y Raja Yoga

Al integrar estas cuatro categorias del sonido, el yogui recorre un sendero que Patanjali
describe con precisidn: La mente se vuelve clara, estable y serena.

En los Yoga Sutra, Patanjali expresa:

“Yoga chitta vritti nirodhah”: “Yoga es el aquietamiento de las fluctuaciones de la mente” (YS
1.2).
Cuando la vibracidn se purifica desde Vaikhari hasta Para Nada, la mente se silencia sin

esfuerzo.

En ese momento, la practica vibroacustica puede acompanar el pasaje hacia el estado que las

escrituras llaman Raja Yoga, donde la consciencia gobierna con lucidez y ecuanimidad.

El sonido externo abre la puerta; el sonido interno revela la esencia.

3. Frecuencias utilizadas:

Complementariedad de las frecuencias 528 Hz, 128 Hz y 136.1 Hz

Las tres frecuencias se complementan como distintas expresiones de un mismo campo
vibratorio. Cada una sostiene un plano diferente del ser y, juntas, crean un eje sonoro
ecuanime que acompania al practicante en todas sus capas. La frecuencia 528 Hz abre y cierra
el proceso, actuando como una vibracién audible que acomoda la emocionalidad y prepara
para interocepcion. La frecuencia 136.1 Hz, vinculada al OM y al ritmo de la tierra, sostiene la
dimension espiritual y respiratoria, afinando la mente hacia estados de quietud profunda. Por
ultimo 128 Hz, trabaja sobre el cuerpo denso y estructural, a nivel dseo-tisular, despertando
la propiocepcién y permitiendo que el descanso consciente, se sabe que activa procesos de
regenerativos de organizacién interna y autocuracién, si corresponde. Cuando estas tres

vibraciones se entrelazan, se genera una coherencia sensorial que acomparia al yogui desde



lo fisico hacia lo sutil, desde la forma hacia el silencio, sosteniendo el método Nidra sin

invadirlo y honrando el recorrido que Patanjali describe hacia la claridad del espiritu.

3.1. 136.1 Hz — Frecuencia OM / Frecuencia de la Tierra

La frecuencia 136.1 Hz, asociada al OM y al pulso de la tierra, posee una cualidad envolvente
qgue regula el sistema nervioso central. Facilita la alineacién de hemisferios. En Yoga Nidra

invita a la entrega sin perder la lucidez.

3.2. 128 Hz - Frecuencia corporal / estructural/ Componente vibratorio

La frecuencia 128 Hz trabaja sobre huesos, articulaciones, homeostasis, analgesia y tejido
profundo. A distancia se percibe como un pulso suave que amplia la propiocepciéon vy
consciencia corporal. En Yoga Nidra puede beneficiar la capacidad de amplificacion de la

consciencia somatosensorial caracteristica de dicha frecuencia.

3.3 528 Hz en el método Yoga Nidra

La frecuencia 528 Hz, diapasdén mas audible que vibratorio, se integra de manera orgdnica en
el método Yoga Nidra porque actia como un umbral vibracional que predispone a la mente
hacia la receptividad y la entrega, similar al trabajo con cuencos armodnicos. 528 Hz se percibe
con facilidad, despertando una sensacion inmediata de apertura emocional y suavidad
interna, se la conoce como la frecuencia del amor incondicional. La cualidad audible permite
gue funcione como un “tono de acceso”: organiza el campo mental antes de la rotacion de la
consciencia y facilita el transito desde la vigilia hacia el descanso lucido. Al cierre, su
resonancia opera como un hilo que reune las capas sensoriales, sutiles y corporales recorridas

durante la practica, restaurando la coherencia vibratoria y sellando la experiencia.

4. Integracion metodoldgica de diapasones en Yoga Nidra

Propongo integrar los diapasones proyectando las frecuencias vibratorias a distancia,

respetando la estructura del método y acompafiando el recorrido verbal.

4.1. Preparacion



Comienzo con la frecuencia 528 Hz, audible para marcar el umbral de transicion hacia el

descanso consciente.

Continto con frecuencia 136.1 Hz, alineando la actividad cerebral para la propuesta de

establecer el Sankalpa.

4.2. Rotacion de la conciencia

Facilitada por la sutileza del 128 Hz, se dirige la atencidn hacia zonas especificas. Por ejemplo:

e “Lleva la conciencia a la cadera derecha... recibe la vibracidn que llega suave...”
e “Desciende hacia la pierna... percibe el pulso interno...”

® La vibracidn guia sin invadir.

4.3. Respiracion

136.1 Hz acompana el movimiento respiratorio sin perturbarlo.

4.4. Polaridades y visualizacion

La vibracidn ofrece un anclaje para recorrer sensaciones opuestas sin desconexion.

Durante la visualizacidn, la vibracion se retira para permitir la libertad de la imagen interna.

4.5. Cierre

Antes del regreso, deslizo 136.1 Hz, reorganizando el campo vibracional. Luego anticipo
verbalmente el retorno a exterocepcién de los sentidos utilizando la frecuencia 528Hz.
Resulta importante utilizar el mismo sonido al inicio y al cierre, para que la actividad cerebral

lo reconozca como conocido, seguro, propio.

5. Bases fisioldgicas y sensoriales

Las bajas frecuencias (graves) activan mecanorreceptores cutdneos y profundos,
promoviendo:

e Organizacién celular (homeostasis)
e Disminucion del cortisol, analgesia vibratoria.
e Predominio parasimpatico, regulacion de Sistema Nervioso Central



e Expansién de la conciencia corporal

En Yoga Nidra, estos efectos se potencian, en términos de coherencia sensorial vy
armonizacion psiquica.

6. Resonancia espiritual y estados de Samadhi

La vivencia vibracional profunda puede acercar al practicante a estados sutiles descritos por
los textos como samadhi.

El sonido externo no induce este estado, pero si facilita la apertura interior para que la
experiencia emerja desde si misma.

7. Conclusion

Integrar los diapasones en Yoga Nidra es honrar la tradicién del yoga desde un lenguaje
contemporaneo y sensible.

Podria abrir a futuras investigaciones para ampliar alcances.
El sonido se vuelve puente entre cuerpo y conciencia, entre método y vivencia.

En esta integracién encuentro un camino auténtico que fortalece mi rol como profesora en
formacion, permitiendo a cada practicante descubrir la quietud profunda que Patanjali
describe: la consciencia que se reconoce a si misma.

8. Bibliografia

e Patanjali. Yoga Sutra. Diversas traducciones.

e Swami Satyananda Saraswati. Yoga Nidra. Bihar School of Yoga.
e Saraswati, Sivananda. Nada Yoga: La Ciencia del Sonido Interno.
® Singh, Harish. Nada Yoga: The Healing Power of Sound.

e Jonathan Goldman. Healing Sounds: The Power of Harmonics.

e Fabien Maman. The Role of Music in the Healing of the Body and Soul.



