Monografia Profesorado de Yoga, Tierras de Avalon

Tema: Del Ser Humano al Ser Espiritual

Autora: Laura Campos

Introduccion:

Como seres humanos, creamos magnificencia cuando estamos en equilibrio, alineando nuestros centros de
poder.

Eso se logra integrando nuestros 7 Centros Energéticos principales, ubicados en el cuerpo fisico, con los
centros que estdn en el Campo Electromagnético, conectados con el eje de la Tierra y la Fuente del Universo.
Somos seres espirituales viviendo una experiencia humana.

El camino del yoga nos lleva a transitar una integracidon cuerpo-mente-espiritu, elevando nuestro nivel de
consciencia, desintegrando nuestro ego.

Nuestros Centros Energéticos son los que llamamos CHAKRAS, que quiere decir "rueda" en sanscrito.

Son una especie de portal entre el mundo fisico y el mundo espiritual. Cuando esos dos mundos se conectan,
el ser humano se convierte en un Ser Alineado desde el aspecto espiritual - mental - emocional - fisico, y en
ese estado, la Creatividad Divina fluye a través nuestro, manifestando abundancia en todos los aspectos de
la Vida y desarrollando nuestro potencial.

Nuestra mente inferior se ve representada en los 3 primeros Chakras, que son los que nos conectan con la
madre Tierra, Muladhara - Svadhisthana - Manipura.

Para que nuestro cuerpo esté en armonia, las funciones basicas estén equilibradas y podamos llevar una vida
placentera, es esencial que estos centros energéticos estén equilibrados, armonizados y centrados.

Son centros energéticos que nos permiten "manifestar", representan el anclaje de nuestro Poder Creativo,
“Shakti”, energia divina femenina primordial.

Nuestra Mente Superior es la conciencia masculina, “Shiva”, es la potencia activa de Dios, y es fundamental
para despertar nuestra vitalidad y creatividad interior.

Se encuentra representada por nuestros 3 chakras superiores que son los que nos conectan con el Universo,
Vishuda - Ajna - Sahasrara.

Nuestras creaciones seran integradas cuando los centros energéticos inferiores y superiores estén
equilibrados, armonizados, centrados y en conexidn con nuestro centro cardiaco, Anahata Chakra.

¢Que nos ocurre cuando nuestros centros energéticos se encuentran en desequilibrio?

Desarrollo:

1ler Chakra: Muladhara o Chakra Raiz.
Ubicado en la base de la columna.
Color Rojo, Elemento Tierra.



Es el eje del Poder Personal. representa los cimientos de nuestro Templo.

Cuando estd equilibrado nos ancla profundo en la Tierra, nos enraiza con la biologia de la existencia. Se
manifiesta el instinto de supervivencia y nos ayuda a vivir una vida armdnica desde la salud, la abundancia,
la confianza, nuestro cuerpo se encuentra enraizado. Un Chakra Raiz equilibrado, repercute en el resto de la
estructura.

Cuando se encuentra en desequilibrio o distorsionado se manifiesta el Miedo. Que es una de las dos energias
fundamentales en las que nos movemos (la otra es el Amor).

Es importante el "trabajo de autoconocimiento" para identificar qué es lo que nos genera ese miedo visceral
de supervivencia. Identificar si se trata de un miedo real o imaginario.

Una forma de equilibrar energéticamente el Chakra Raiz es anclarnos en la tierra, a través del grounding,
para que las terminales nerviosas puedan conectarse con las lineas eléctricas que surcan a la Tierra, y el
campo magnético que emite.

Al recuperar esa conexion fisica se recupera el equilibrio en el campo electromagnético del cuerpo.

Otras formas de equilibrarlo es a través de la prdctica de yoga, realizando asanas de pie y sentadas, con
meditacién, se pueden sumar frecuencias solfeggio en 396Hz, con el uso de cristales como el jaspe rojo,
aromaterapia utilizando aceites esenciales de sandalo, jengibre.

Mantra LAM.

2do Chakra: Svadhisthana
Ubicado a la altura del centro reproductor, abdomen inferior. Plexo Sacro.
Color naranja - Elemento Agua

Es el eje de nuestra Creacidn y Materializacion.

Representa la capacidad de sentir placer, inteligencia afectiva, limites sanos.

En éste Chakra y en los érganos que rige se guardan las memorias ancestrales referidas a la sexualidad.
También las memorias propias de las primeras impresiones referidas al autoconocimiento y auto-referencia
tanto fisica como emocional.

Svashisthana equilibrado es un centro de manifestacién poderoso, no solo porque nos da la capacidad de
poder crear un Ser Humano sino porque nos da el poder de crear nuestro Ser Espiritual.

Cuando se encuentra en desequilibrio, se manifiesta culpa. La culpa restringe el flujo libre del movimiento
obstaculizando el placer. Actua como un drenaje energético que nos quita energia vital.

Los desequilibrios de Svadhisthana tienen mucha relacidon con los traumas en la sexualidad, propios o
heredados y también con disfunciones fisicas en los drganos reproductores, bazo y sistema urinario.
Disfunciones menstruales y sexuales, problemas en las rodillas, falta de flexibilidad, pérdida de apetito y
pocas ganas de vivir.

Para sanarlos hay que limpiar esas memorias guardadas, propias y heredadas, a través de un trabajo de
introspeccién y autoconocimiento.

Una forma de equilibrar energéticamente el Segundo Chakra es haciendo terapia de movimiento. El baile sin
estructuras ayuda mucho a que el cuerpo se exprese de manera natural generando esos patrones de auto-
sanacion. Es como el grounding, pero con sonido y movimiento.

Otros recursos son liberacion afectiva, observacion a la nifia interior, trabajar los limites.

Practicas de yoga, realizando asanas de apertura de cadera, meditaciones visualizando luz naranja en la
pelvis, Mantra BAM.

3er Chakra: Manipura
Se encuentra a la altura del Plexo Solar, aproximadamente en la boca del estémago.
Color amarillo - Elemento Fuego



Es el Centro del Poder Personal, Autonomia, Voluntad y Confianza.

Manipura equilibrado representa “seguridad”, auto-confianza bien arraigada, espontaneidad, sentido del
humor, fuerza de voluntad, disciplina, responsabilidad.

Manipura en desequilibrio activa la verglienza, baja energia, voluntad débil, propensién a la manipulacién,
baja autoestima, mentalidad victimista. Fisicamente: digestidn deficiente, hipoglucemias, diabetes, fatiga
cronica, trastornos estomacales,

Formas de equilibrar Manipura: Pranayamas con respiracién diafragmatica, Kapalabhati para generar calor
y energia, técnicas de control del estrés. Meditaciones visualizando un sol amarillo en el abdomen, ejercicio
fisico intenso, artes marciales, prdcticas de yoga con asanas que activen la zona del plexo solar tales como
Phalakasana, Navasana, Utpithikasana etc. Mantra RAM.

4to Chakra: Anahata o centro cardiaco.

Se encuentra a la altura de la glandula Timo, en el plexo cardiaco.
Color verde - Elemento Aire

Representa Amor, equilibrio, devocion.

ANAHATA equilibrado se caracteriza por la compasién, el afecto, el AMOR propio, el equilibrio emocional, la
ternura, la empatia, sentimientos altruistas.

El desequilibrio energético de Anahata manifiesta Tristeza, puede manifestar dependencia afectiva, celos,
aislamiento, narcisismo, intolerancia, soledad. Fisicamente: trastornos de los pulmones, corazén, asma,
deficiencia del sistema inmunolégico.

Algunas practicas para equilibrar Anahata pueden ser: ejercicios de respiracién Pranayama Nadi Shodhana,
practica de posturas que abran el pecho tales como Ustrasana, Dhanurasana, Urdhva Dhanurasana,
Kapotasana, etc. Trabajo social, Terapia musical, contacto con la Naturaleza, Trabajo de introspeccién.
Mantra YAM.

5to Chakra: Vishuda o chakra Laringeo, ubicado en la garganta, Plexo Faringeo.
Color Azul intenso - Elemento: El Sonido.
Su poder es la Comunicacion, la Resonancia, Creatividad y la expresidén auténtica.

El desequilibrio energético de Vishuda manifiesta la necesidad de mentir, criticas excesivas, miedo a hablar,
introversion patoldgica, timidez, ritmo deficiente, incapacidad para escuchar.

Disfunciones fisicas: trastornos en la garganta, en la voz, el cuello, tensidn en mandibulas, desequilibrios en
la Glandula Tiroides y Paratiroides, enfermedades de la Laringe.

Vishuda en desequilibrio influye en el resto de los chakras. Es el complemento del Chakra Raiz (Muladhara)
en reforzar los cimientos y estructuras del Ser y, ademads, es el espejo del Segundo Chakra (Svadhisthana)
por su similitud de configuracidn fisica en las mujeres.

Vishuda se puede equilibrar Cantando, vocalizando, liberando la voz, contando cuentos, con escritura
creativa-meditativa, practicando el silencio como ejercicio, buscando dialogar con tu nifa interior,
incorporando herramientas de oratoria, tocando instrumentos musicales, escuchando Musica que vibre alto,
Conectando con nuestro ser interior y centro cardiaco,

6to Chakra. Ajna o Tercer Ojo.



Ubicado a la altura del entrecejo, Plexo cavernoso.
Color indigo - Elemento Luz.

Es el centro de la Intuicion, imaginacidn, visualizacién.

En equilibrio nos convierte en un Ser INTUITIVO, perceptivo, con buena memoria, imaginativo, con capacidad
de sofiar, de pensar simbdlicamente y de visualizar sanamente.

El desequilibrio de Ajna se manifiesta en la ILUSION, los velos que nos impiden ver la "realidad" y la verdadera
identidad del Alma. Mala memoria, problemas para proyectar el futuro, negacion a lo que estd sucediendo,
insensibilidad, obsesiones, pesadillas, problemas de concentracién.

Disfunciones fisicas: dolores de cabeza frontales, problemas de vision, sinusitis, rinitis alérgicas.

Ajna se equilibra Meditando, estimulando el arte plastico, escribiendo creativamente, proyectando la vida
de tus sueiios, haciendo visualizaciones guiadas, contemplando la Naturaleza.

Asanas como Adho Mukha, Balasana, prdcticas de equilibrio, mirada al entrecejo. Nadi Shodhana.

Mantra OM.

7mo Chakra: Sahasrara. Loto de mil pétalos.
Ubicado en la Coronilla, en la corteza cerebral. Glandula pineal.
Color violeta - Elemento Pensamiento.

Es el Chakra de la conexion con la Divinidad, de la entrada de la frecuencia del Alma al Cuerpo. Centro del
desarrollo de la Sabiduria, de la asimilacion del Conocimiento.

Un Sahasrara equilibrado activa la CONSCIENCIA, nos da la capacidad de recibir, percibir, analizar
informacién. Se manifiesta como un ser inteligente, reflexivo, de mentalidad abierta, conectado
espiritualmente y con amplia comprension.

El desequilibrio energético de Saharara manifiesta APEGO, genera una sensacién profunda de frustracion,
angustia existencial, inseguridad en nuestras creencias, predispone al maltrato espiritual o ideolégico, a la
invalidacion de nuestras creencias. Genera apatia, cinismo, dificultad en el aprendizaje, confusion,
disociacion con el cuerpo.

Disfunciones fisicas de un Sahasrara desequilibrado: migrafias, amnesia, entre otras.

Para equilibrar Sahasrara hay que realizar practicas de meditacién y silencio, practicas de yoga con asanas
como Padmasana, Savasana, Vrksasana, etc.

Cantar el mantra "OM", pasar tiempo en la naturaleza, cristales como amatista y cuarzo, uso de aceites
esenciales como incienso. Cultivar la confianza para liberarse del control, conectando asi con la conciencia
superior y la divinidad.

El despertar de la Energia Kundalini:

La CREACION es una combinacién de Consciencia y Energia, (Shiva-Shakti).

La Energia del Cosmos, se individualiza en la Energia Kundalini del Ser Humano, la cual yace dormida en
Muladhara Chakra como una fuerza serpentina.

Es una fuerza oculta, eléctrica y ardiente; la gran fuerza pristina que subyace en toda materia organica e
inorganica.

Cuando traemos la consciencia, esta energia se purifica y alcanza su maximo potencial.

Una de las bases del sendero espiritual es hacernos conscientes de este flujo ascendente y descendente,
mediante Sadhana, disciplina, meditacién yoguica y pranayamas.

Practicas como el Hatha Yoga y la meditacién, buscan equilibrar los nadis y purificar el Brahma Nadi para
facilitar la ascensidn de la energia Kundalini. Al activar este canal, se busca una mayor claridad, concentracion
y conexidn con el ser interior, lo que resulta en una experiencia mas profunda de la vida.



Esta energia misteriosa yace boca abajo, como una serpiente con tres enroscaduras y media, en la entrada
del Sushumna Nadi.

Al despertar, emite un silbido como el de una serpiente golpeada con un palo, avanza hacia el siguiente
Chakra, a través del Brahma Nadi, canal energético sutil ubicado dentro del Sushumna Nadi, el canal central
a lo largo de la columna vertebral, considerado el principal conducto para el flujo de la energia vital,
conectando los chakras principales (ubicados en cada unién de los nadis IDA y PINGALA) facilitando la
elevacidn de la conciencia espiritual.

Las tres enroscaduras representan a las tres Gunas de Prakriti:
Sattva, Rajas y Tamas, y la media enroscadura representa a los Vikritis, la modificacion o desequilibrio de
Prakriti.

Todos los Sadhanas, ya sean en forma de Japa, meditacidn, Kirtan y plegaria, al igual que el cumplimiento de
los cédigos de conductas sociales y autocontrol (Yamas), précticas internas de auto cuidado, (Niyamas), son
necesarios como camino previo del despertar de la energia Kundalini, para poder alcanzar purificacién, y que
sea posible su ascenso a través de los Chakras, desde Svadhisthana hasta Sahasrara.

Esta practica confiere al practicante liberacién, de modo que, cuando estd completamente dindmica, es decir
cuando la Kundalini se une con Shiva en Sahasrara, la polarizacién del cuerpo cede.

Los dos polos se unen en uno solo y existe el estado de consciencia llamado Samadhi.

Desde luego, la polarizacién tiene lugar en la consciencia. El cuerpo continta realmente existiendo como un
objeto de observacién para los demas. Continta su vida organica. Pero la consciencia del hombre acerca de
su cuerpo y todos los demas objetos se retira porque la mente ha cesado en lo que atafie a su consciencia.

La Kundalini estad conectada con el Prana sutil. El Prana sutil estd conectado con los Nadis y Chakras sutiles.
Los Nadis sutiles estdn conectados con la mente. La mente estd conectada con todo a través del cuerpo, la
mente existe en cada célula del cuerpo. El Prana es la fuerza que hace funcionar al cuerpo. Es dindmico.

La Shakti estatica (inicial) es afectada por el Pranayama y otras practicas yéguicas, para pasar a una Shakti
dindmica. Estas dos funciones, la estdtica y la dinamica, se denominan «el dormir» y «el despertar" de la
Kundalini.

Después que la Kundalini despertd, el Prana asciende a través del Brahma Nati hasta el Sahasrara Chakra
mediante algunos ejercicios especiales, como el Mahabhed, que es una poderosa técnica de Kriya y Hatha
Yoga. Implica una postura sentada, combinada con una respiracidon yoéguica especifica, Ujjayi, cierres
energéticos, Bandhas y la energia ascendente para perforar los siete chakras, y trascender los niveles de
consciencia.

Las sefiales que indican el despertar de la Kundalini son:

* Libertad respecto de Kama Krodha, Raga y Duesha, que representan obstaculos mentales para la liberacién
espiritual.

* Equilibrio mental, amor cdsmico, visidn astral, intrepidez suprema, ausencia de deseos.

* Siddhis: habilidades extraordinarias que se manifiestan como resultado de una profunda practica
espiritual.

* Ananda: felicidad suprema.

* Cuando la Kundalini esta en reposo, el hombre tiene plena consciencia del mundo y sus alrededores.

* Cuando la Kundalini esta despierta, el hombre estd muerto para el mundo. No tiene consciencia corporal.
Alcanza el estado Unmani, que significa “mas alld de la mente”, refiriéndose a un estado de consciencia
elevado entre la vigilia y el sueiio, donde no hay pensamientos, buscando la unidn con el ser interior.

* Cuando la Kundalini viaja de un Chakra al otro, una capa tras otra de la mente se abre y el Yogui, adquiere
poderes psiquicos. Consigue el control sobre los cinco elementos. (Tierra, Agua, Fuego, Aire, Espacio/Eter)

* Cuando la Kundalini llega al Sahasrara Chakra, el Yogui estad en Chidakasha (el espacio del conocimiento).

Extractos de Dios habla con Arjuna: El Bhagavad Gita (V:27-28), Paramahansa Yogananda



“Un muni* —quien considera la liberacidon como el Unico objetivo de su vida y, por lo tanto, se libera de
anhelos, miedos e ira— controla sus sentidos, mente e inteligencia, y elimina su contacto externo mediante
una técnica que equilibra (o neutraliza) las corrientes de prana y apana que se manifiestan (como inhalaciéon
y exhalacion) en las fosas nasales. Fija su mirada en el entrecejo (convirtiendo asi la corriente dual de la visién
fisica en la corriente Unica del ojo astral omnisciente). Tal muni alcanza la emancipacién completa.”

*Un muni (literalmente, "unido con el Uno") es un yogui que puede retirar su consciencia a voluntad de los
objetos sensoriales externos y de la atraccion mental hacia ellos. El epiteto muni se aplica aqui a un yogui
consumado que, mediante la técnica del Kriya Yoga, ha logrado disolver su mente en la Dicha Infinita. El
Unico objetivo de un muni es ascender al Espiritu Césmico del que ha descendido el alma. Mediante la
discriminacion, el muni observa como el alma (identificada con el ego humano por la esclavitud de los
sentidos) pasa por innumerables sufrimientos fisicos y mentales. Su objetivo es convertir el ego en alma pura
separando cientificamente la mente y el intelecto de los sentidos.

“La conciencia interna de la gente comun opera Unicamente desde los centros lumbar, sacro y coccigeo, que
dirigen todas las percepciones y los disfrutes sensoriales materiales.

Los amantes divinos y los poetas celestiales trabajan desde el centro cardiaco. El yogui sereno e
inquebrantable opera desde el centro cervical. Quien puede sentir su presencia en toda la creacidn vibratoria
ha despertado los centros medular y cristico.

El yogui iluminado funciona en el centro cerebral de la Conciencia Césmica; se le puede llamar un yogui
ascendido.”

(p. 372, Dios habla con Arjuna: El Bhagavad Gita de Paramahansa Yogananda)

Conclusion:

Hace aproximadamente 10 afios comencé una formacién en sanacidn pranica, en la cual comencé a
incorporar ciertos conocimientos que hoy se entrelazan en este camino.

De acuerdo a mi experiencia de estos dos afios, siento que el Yoga es un camino de auto descubrimiento,
gue me da la posibilidad de elevar mi consciencia.

Me para frente a la vida desde la unién, en todos los sentidos y aspectos, donde el ego pierde fuerza, y ya
no esta en el centro de la escena. Ahora ocupan ese lugar la empatia, el amor, la sensibilidad, concentracién,
centramiento, meditacidn, disciplina.

El Yoga es un camino de ida, en el cual observo que hay un sinfin de aprendizajes, estad presente en cada
momento y en cada actividad de mi vida.

Bibliografia: Kundalini Yoga - Sri Swami Sivananda / Claves del Yoga - Danilo Hernandez
El Bhagavad Gita - Paramahansa Yogananda. - Diciembre 2025.



